
UNIVERSIDADE ESTADUAL DE FEIRA DE SANTANA 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

MESTRADO ACADÊMICO 

  
 

  
  

QUEZIA ALVIM DE SOUZA 

 

 

 
 

 

 

NÃO SOU EU UMA CRIANÇA? 
DIÁLOGOS COM A INFÂNCIA NEGRA ABRIGADA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Feira de Santana 

2024 



QUEZIA ALVIM DE SOUZA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NÃO SOU EU UMA CRIANÇA? 
DIÁLOGOS COM A INFÂNCIA NEGRA ABRIGADA 

 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Educação da 
Universidade Estadual de Feira de 
Santana como requisito final para a 
obtenção do grau de Mestre em Educação. 
 
Orientador: Prof. Dr. Eduardo Oliveira 
Miranda 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
Feira de Santana 

2024 



 

 

 

 

 

                Ficha Catalográfica – Biblioteca Central Julieta Carteado 
 

Daniela Machado Sampaio Costa - Bibliotecária - CRB-5/2077 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

S717n 

Souza, Quezia Alvim de 

Não sou eu uma criança? Diálogos com a infância negra abrigada / Quezia 

Alvim de Souza – 2024. 

98 f.: il. 

 

Orientador: Eduardo Oliveira Miranda 

Dissertação (mestrado) – Universidade Estadual de Feira de Santana, 

Programa de Pós-Graduação em Educação, Feira de Santana, 2024. 

 

1.Crianças institucionalizadas. 2.Infância negra. 3. Letramento racial. 

4. Instituições para menores. 5. Adoção. 6. Racismo I. Miranda, Eduardo 

Oliveira, orient. II. Universidade Estadual de Feira de Santana. IV. Título. 

 

 

 

CDU 304.2(814.22) 

 

 



 

 

PPGE-UEES

SITIENTIВ
Programa de Pós-Graduação em Educação

UNIVERSIDADE ESTADUAL DE FEIRA DE SANTANA (UEFS)

Autorizada pelo Decreto Federal N 77.496 de 27/04/1976

Reconhecida pela Portaria Ministerial № 874/86 de 19/12/1986

Recredenciada pelo Decreto Estadual N 9.271 de 14/12/2004

Recredenciada pelo Decreto nº 17.228 de 25/11/2016

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO (PPGE)

QUEZIA ALVIM DE SOUZA

“NÃO SOU EU UMA CRAINÇA? DIÁLOGOS COM A INFÂNCIA NEGRA

ABRIGADA". Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Educação,

Universidade Estadual de Feira de Santana, na linha de Culturas, diversidade e linguagens,

como requisito para obtenção do grau de mestre em Educação.

Feira de Santana, 26 de março de 2024

Eduardo I. miranda
Prof/a. Dr/a. Eduardo Oliveira Miranda Orientador/a - UEFS

Tuna

Prof/a. Dr/a. Isabelle Sanches Pereira Primeiro/a Examinador/a - UNEB

Prof/a. Dr/a. Marco Antonio Leandro Barzano Segundo/a Examinador/a - UEFS

aotado itProf/a. Dr/a. Marta Alencar dos Santos Terceiro/a Examinador - UEFS

RESULTADO: APROVADO



AGRADECIMENTOS 
 

 

Agradecer é sinônimo de conquista, e nesse momento de gratidão me vêm 

muitas pessoas a memória. Inicio agradecendo à Deus, por ter me sustentado durante 

os últimos dois anos. 

Agradeço ao meu pai, que durante toda a minha vida, foi grande incentivador 

dos meus estudos, atravessei o mestrado vivendo o luto por sua perda, a COVID 19 

instaurou na minha vida “um novo normal” para sempre. Obrigado painho por ser 

sempre por mim e tanto me amar. Que onde o senhor esteja, esteja em paz! 

Agradeço a mainha por ser força quando eu fui fraca e ser meus braços e 

minhas pernas quando eu pensei em parar. Sem você mainha, nada disso seria 

possível, ser mestre em Educação foi seu sonho antes mesmo que eu própria 

acreditasse que eu seria capaz. Te amo. 

Agradeço ao meu companheiro, meu amor, meu amigo, amor que a vida me 

deu quando meu mundo se tornou dor e que enxugou minhas lágrimas durante várias 

noites. Meu corretor exclusivo, meu auxiliar de campo de pesquisa, te amo, Natan. 

Com você a vida se torna mais leve. Você esteve desde o início dessa jornada, me 

inspirando e me fazendo acreditar que era possível. Durante todo esse tempo eu não 

sei se sonhava o meu sonho ou se o sonho que eu sonhava era seu. Sua parceria em 

minha vida alimenta as minhas forças. Obrigado por topar tudo comigo. 

Agradeço ao meu filho, que com a sua chegada no meio do mestrado 

ressignificou toda a minha história e me ensinou que todas as tempestades se tornam 

pequenas diante do sorriso de um filho.  

Agora tenho meu próprio menino preto, para amar incondicionalmente e 

construir junto com ele uma infância negra sem dor. 

Sua vida trouxe vida para a minha vida, meu filho Teodoro é tudo por você.  

Agradeço às crianças negras institucionalizadas que me aceitaram em suas 

rotinas e tanto me ensinaram sobre resiliência, coloquei minha dor no bolso ao assistir 

vocês superando tantas adversidades. Vocês são lindas, obrigada por participarem 

dessa pesquisa. 

  Agradeço a todos os responsáveis pela Instituição onde realizei a pesquisa, 

que o trabalho de vocês continue sendo luz e acalanto para tantas crianças que 

precisam.  



Agradeço especialmente ao meu orientador Eduardo. Edu, você me mostrou 

toda a potencialidade do meu corpo-território, ouvir você e ler seus textos é adubar as 

sementes da transformação em nossa sociedade. Obrigada por ser tão compreensivo. 

Martinha, te agradeço por ser afeto e acolhimento, essa pesquisa não seria a 

mesma sem o seu apoio, puxões de orelha e reflexões. Você me inspira! 

Agradeço aos amigos e amigas, Iane, companheira desde a inscrição, escrita 

do projeto, aulas online, foi tanto que a gente passou, agora tudo valeu a pena, 

obrigada amiga por estar ao meu lado nessa jornada. Vânia, Grazi, Ana Paula, que 

tanto me incentivaram e me apoiaram diariamente, me dando dicas, me ouvindo falar 

várias vezes a mesma coisa e fingindo que era a primeira vez que escutava. 

Agradeço ao Centro de Educação Básica da UEFS, que mesmo inserido em 

uma secretaria de educação que inviabiliza a formação continuada de seus 

professores, conseguiu adaptar meu horário na escola para que eu conseguisse 

concluir as aulas e a pesquisa. 

Agradeço também a UEFS, casa do saber onde construí toda minha jornada 

enquanto profissional, desde a minha graduação, especialização e agora mestrado. 

Obrigada a todos e todas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Incidente em Baltimore 

Uma vez andando em Baltimore 
Com o coração cheio, o coração cheio de alegria, 

Eu vi, um menino baltimoreano 
Olhando fixo para mim. 

 
Eu era pequeno, tinha oito anos 

E ele era pequeno como eu; 
Por isso eu sorri, mas ele pôs a língua 

E disse apenas: – Negro. 
 

Eu vi toda a cidade de Baltimore, 
Desde maio até dezembro; 

Mas de todas as coisas que ali aconteceram 
É só do que eu me lembro. 

 
(Countee Cullen, 1966) 

 



RESUMO 

 

 

O presente estudo foi desenvolvido com o intuito de compreender as experiências 

produzidas e partilhadas por crianças negras abrigadas em uma instituição para a 

infância na cidade de Feira de Santana. A pesquisa fundamenta-se em referenciais 

teóricos que apontam ser a infância uma importante peça dentro do quebra-cabeça 

do desenvolvimento humano. Independentemente do ambiente em que se encontra, 

a criança negra sempre irá estabelecer vivências de infância. O abrigo institucional foi 

o ambiente escolhido por se tratar de ambiente que, historicamente e 

preconceituosamente, sempre foi entendido como o espaço destinado à infância 

negra e pobre em nosso país. A pesquisa buscou identificar processos de construção 

de culturas pelas crianças inseridas no contexto da instituição. Os resultados indicam 

que o abrigo oferece um ambiente seguro e protegido para crianças, no entanto, a 

falta de vinculação afetiva, e principalmente a ausência de momentos lúdicos, ou 

espaços para as brincadeiras afetam negativamente a experiência de infância das 

crianças. 

 

Palavras-chave: Crianças Institucionalizadas. Infância negra. Relação entre infância 

e ambiente.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



ABSTRACT 

 

 

This study was developed with the aim of understanding the experiences produced 

and shared by black children living in a shelter for childhood in the city of Feira de 

Santana. The research is based on theoretical references that point out childhood as 

an important piece within the puzzle of human development. Regardless of the 

environment they are in, black children will always establish childhood experiences; 

the institutional shelter was chosen as the setting because it has historically and 

prejudicially been understood as the space designated for black and poor childhood in 

our country. The research sought to identify processes of cultural construction by the 

children inserted in the institution's context. The results indicate that the shelter 

provides a safe and protected environment for children; however, the lack of emotional 

attachment, and mainly the absence of playful moments or spaces for play negatively 

affect the children's childhood experience. 

 

Keywords: Institutionalized Children. Black Childhood. Relationship between 

childhood and environment. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Para que serve um brinquedo? .............................................................. 49 

Figura 2 – Capa do livro Uma zebra fora do padrão ................................................ 71 

Figura 3 – Lista 1: Coisas de criança que eu acho legal ......................................... 72 

Figura 4 – Verso da Lista 1...................................................................................... 72 

Figura 5 – Lista 2: Coisas de criança que eu gosto de fazer aqui ........................... 73 

Figura 6 – Eu tenho um bambolê em casa, tia ........................................................ 75 

Figura 7 – Eu já treinei capoeira, tia ........................................................................ 76 

Figura 8 – Aqui, tia, eles estão brincando de rodar ................................................. 76 

Figura 9 – Quero assim, com o texto, tia ................................................................. 77 

Figura 10 – Colei uma bola, um pato e a rua onde passa os cavalos ..................... 77 

Figura 11 – Tia, eu gosto de pipa e de parque ........................................................ 78 

Figura 12 – Todas as coisas de criança .................................................................. 78 

Figura 13 – Eu gosto de comida, tia ........................................................................ 81 

Figura 14 – Eu tô rico, tia......................................................................................... 82 

Figura 15 – Eu sou o primeiro ................................................................................. 84 

Figura 16 – Vou ficar na fila ..................................................................................... 85 

Figura 17 – Meninas sabem ir também ................................................................... 85 

Figura 18 – Posso ir de novo? ................................................................................. 86 

  



SUMÁRIO 

 

APRESENTAÇÃO ................................................................................................... 10 

1 ENCONTRO COM A INFÂNCIA NEGRA ABRIGADA ......................................... 12 

1.2 Fecundação da pesquisa ................................................................................. 15 

2 GESTAÇÃO: NUTRINDO A PESQUISA PARA QUE ELA SE DESENVOLVA ... 20 

2.1 Crianças negras no brasil: do abandono ao abrigamento legal .................. 20 

2.2 A realidade atual dos abrigos para a infância no Brasil ............................... 29 

2.3 Diálogos possíveis e necessários com a Sociologia da Infância ................ 36 

3 VIA DE PARTO: UM CAMINHO PARA A PESQUISA ......................................... 40  

4 NASCIMENTO DA PESQUISA ............................................................................. 48 

4.1 Escrevivendo com as crianças abrigadas ..................................................... 48 

4.1.1 O abrigo institucional ....................................................................................... 48 

4.1.2. Quem são as crianças participantes da pesquisa .......................................... 51 

4.1.3. Um dia que vale a pena ser lembrado ............................................................ 54 

4.1.4 Deus – pai ....................................................................................................... 61  

4.1.5 1,2,3 e já! ......................................................................................................... 64 

4.2. Já sei falar ........................................................................................................ 69 

4.2.1. Nem sabia que zebra sabia escrever ............................................................. 70 

4.2.2. Vamos brincar? .............................................................................................. 84 

5 O FIM TÃO ESPERADO E O FUTURO QUE DESEJO........................................ 88 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................ 93 

ANEXO .................................................................................................................... 97



10 
 

APRESENTAÇÃO 

 

Para início de conversa, preciso dizer que tenho dois desejos principais com 

meu trabalho, e tudo o que vem depois é fruto dessas duas metas: a primeira e mais 

importante é tornar a infância institucionalizada uma infância real e existente, digna 

também de ser compreendida, e a segunda é me fazer a mais clara possível. 

Para cumprir essas duas metas, escolhi apresentar meu texto em cinco seções: 

encontro com a infância negra abrigada; gestação: nutrindo a pesquisa para que ela 

se desenvolva; via de parto: um caminho para a pesquisa; nascimento da pesquisa; 

e, por último, o fim tão esperado e o futuro que desejo.  

A minha pesquisa foi atravessada por minha própria gestação e pelo 

nascimento do meu filho. Entendo que a mulher que entrou no mestrado não é a 

mesma que o conclui. Ao dividir meu texto dessa forma, encontrei forças para finalizá-

lo. 

Vivenciei em meu corpo-território1 momentos de renúncia, negociações, dores, 

lutos, nascimento e muitas aprendizagens. Consegui, por fim, ao ver meu filho, 

Teodoro, crescendo forte e saudável, encontrar novamente sentido em minha escrita, 

ao perceber que o que agora chamo de “futuro desejado” é sim o sonho de uma mãe 

ao colocar seu filho no mundo: que ele encontre uma sociedade melhor e mais aberta 

às diferentes formas de ser e estar no mundo. 

No primeiro capítulo desta dissertação apresento o trabalho como um todo, 

relato as primeiras interações com o tema e as motivações que me levaram a estudar 

a infância negra institucionalizada. 

O segundo capítulo apresenta o quadro teórico e a metodologia para o trabalho, 

sendo a etapa que mais se conecta com minhas entranhas e que se nutriu da melhor 

forma possível para que o rebento nascesse bem, forte e com muita saúde. 

O terceiro capítulo apresenta os objetivos, explica o percurso utilizado para a 

realização da pesquisa e detalha a metodologia escolhida para a discussão dos dados 

produzidos. 

O capítulo seguinte apresenta os dados gerados juntamente com as crianças 

da instituição que foi meu campo de investigação do fenômeno social aqui 

                                                           
1 Corpo-território é um termo cunhando pelo Prof. Dr. Eduardo Oliveira Miranda. Para o autor, o corpo-território 
propicia ao indivíduo entender o que está ao seu redor a partir do seu próprio corpo (Miranda, 2014). 



11 
 

compreendido, bem como traz uma breve apresentação da instituição, tentando ser a 

mais ética possível, considerando que a entidade solicitou o sigilo no que diz respeito 

ao nome do abrigo, bem como de seus funcionários.  

Foram muitas descobertas feitas nesse espaço de múltiplas aprendizagens, 

assemelhando-se com a chegada de um filho, cheia de afeto e respeito, mas também 

cercadas por medos e desafios. 

O capítulo que encerra minha pesquisa busca, a partir de todo o conhecimento 

recém-adquirido, através do que foi vivido e experenciado coletivamente com as 

crianças da instituição, abrir caminhos para outras gestações, bem como apontar 

possibilidades para que a infância negra institucionalizada encontre caminhos de 

resistência, respeito e visibilidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



12 
 

1 ENCONTRO COM A INFÂNCIA NEGRA ABRIGADA 

 

Cada árvore [...] nos diz que, para ter qualquer 
aspiração, precisamos estar bem assentados 
e que, por mais alto que possamos chegar, é 
de nossas raízes que tiramos nossa base de 
sustentação.  

Wangari Maathai2 

 

Sempre que me ponho a escrever sobre as crianças abrigadas, recordo-me das 

minhas primeiras visitas a um abrigo. Havia, em meu bairro, uma instituição de 

acolhimento de crianças. O local era cercado por um muro até a metade da altura; a 

outra metade era composta por grades vermelhas. Todas as vezes que passava pela 

frente daquele casarão, via crianças das mais variadas idades agarradas às grades, 

observando a vida passando do lado de fora. Depois de alguns anos, essas grades 

foram todas arrancadas e deram lugar a um enorme muro que tornava impossível para 

quem morava lá saber o que acontecia do lado externo, e vice-versa.  

Para mim, estar em tal local sempre foi muito comum. Minhas tias, mãe e avó 

realizavam trabalho voluntário na instituição e eu as acompanhava, sempre que 

possível, para brincar com as crianças do abrigo. 

Como se não bastasse toda essa experiência como visitante/amiga das 

crianças, ocorreu, no ano 2000, um fato que iria marcar minha história: minha mãe 

decidiu adotar uma criança que morava nesse abrigo. A criança em questão era um 

menino, naquele ano estava com a idade de 1 ano e 6 meses, o menino era negro, 

magrinho e muito doente, tinha a pele coberta de sarna, cuidamos dele, torcendo para 

que resistisse a tantas doenças que foram surgindo, todas fruto do descuido. O 

pequeno sobreviveu e morou conosco até os 7 anos de idade. Toda a nossa família o 

adotou também – meus pais, meus tios –, era a única criança da família, então foi 

bastante paparicada. 

No entanto, quando ele estava próximo ao seu aniversário de 7 anos, sua mãe 

biológica reapareceu e requereu judicialmente a sua guarda, fato que eu não 

                                                           
2 Wangari Maathai foi uma renomada ativista ambiental, política e professora queniana. Ela ficou 
conhecida principalmente por fundar o Movimento Cinturão Verde, uma organização que promoveu o 
plantio de árvores para combater a desertificação e a degradação ambiental no Quênia. Em 2004, 
Maathai se tornou a primeira mulher africana a receber o Prêmio Nobel da Paz, em reconhecimento ao 
seu trabalho incansável na defesa do meio ambiente, dos direitos humanos e do desenvolvimento 
sustentável. Ela faleceu em 2011, deixando um legado duradouro de ativismo e inspiração para 
gerações futuras. 



13 
 

imaginava ser possível. Foi ali que eu descobri que, sim, existem várias crianças 

abrigadas que possuem pai e mãe conhecidos, mas que, por algum motivo, perderam 

a guarda de seus filhos, temporária ou definitivamente.  

No caso do meu irmão, a mãe dele havia concedido de forma provisória a 

guarda dele para o abrigo, o qual, por sua vez, cedeu à minha mãe a guarda da 

criança, como uma forma de atenuar a experiência de infância dele dentro do abrigo. 

Acredito que nem mesmo o abrigo acreditava que a mãe biológica poderia voltar, já 

que, desde o momento em que ela o entregara na instituição, nunca mais havia 

retornado.  

No entanto, quando a mãe biológica do menino reapareceu, a justiça decidiu 

devolvê-lo para a família de origem, que, apesar de ser extremamente pobre, possuía 

casa própria e apresentara formas de manter a criança e seus outros 6 filhos. 

 Hoje compreendo a delicadeza acerca dessa questão, principalmente em 

relação ao fator legal, quando pensamos que tanto a Constituição Federal (artigo 227) 

quanto o Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA) asseguram o direito à 

convivência familiar da criança. O ECA, em seu artigo 19, estabelece que toda criança 

e adolescente tem direito a ser criado e educado por sua família e, “apenas” na falta 

desta, por família substituta. Sei que o juiz agiu dentro da lei, mas confesso que não 

foi algo fácil de vivenciar. 

Meu irmão foi sim levado por sua mãe biológica e por sua família, mas, assim 

que pôde, por volta dos 14 anos, retornou ao nosso convívio e passou a frequentar 

nossas casas durante os finais de semana e/ou fins de tarde, modificado pelas outras 

experiências que vivenciou na segunda etapa da sua infância e estava vivenciando 

agora como adolescente, mas ainda muito conectado afetivamente à nossa família. 

Alguns anos após esse acontecimento, minha mãe recebeu em sua porta uma 

outra criança, acompanhada pela mãe que buscava uma família para adotar sua filha 

de apenas quatro dias de nascida. Minha mãe então as acolheu e, após entender a 

situação da mãe, buscou meios legais para adotar a menina, hoje já com 16 anos, 

alvo de todo o amor e carinho da nossa família. Essa mãe, por sua vez, nunca mais 

foi vista e segue com o paradeiro desconhecido. Esse tipo de adoção é conhecido 

como adoção à brasileira e atualmente existe uma forte vigilância sobre essa prática.  

Toda essa história marcou muito a nossa família e despertou em mim o desejo 

de entender mais sobre a realidade das crianças abrigadas e os processos que 

cercam a sua vivência e experiência dentro do abrigo.  



14 
 

Com o passar dos anos, mesmo tendo me afastado da convivência naquele 

espaço, voltei-me para essas lembranças, quando, diante da necessidade de escrever 

sobre “algum tema de meu interesse” durante as disciplinas finais da graduação em 

Pedagogia pela Universidade Estadual de Feira de Santana (UEFS), vi ali a 

oportunidade de pesquisar, de forma mais elaborada, essa realidade. O ano era 2009. 

Mesmo sem nunca ter escutado falar sobre esse tema dentro da universidade, agarrei-

me à ideia de compreender tal realidade e fui em busca dos referenciais necessários 

para desenvolver a pesquisa.  

Realizei, então, a pesquisa no mesmo abrigo que conhecia tão bem. As 

crianças já não eram as mesmas da minha infância, e eu também já não era mais 

aquela criança, mas foi uma experiência muito rica. Construí um diário de observações 

amparado por autores que já versavam sobre o tema naquela época. Essa primeira 

pesquisa teve como título. As relações afetivas das crianças institucionalizadas, 

finalizada em 2010. Concluí minha graduação com a certeza de que eu daria 

continuidade à pesquisa.  

Segui para a pós-graduação ainda com o mesmo interesse sobre aquelas 

crianças, sobre aquele espaço e, principalmente, sobre a vida que acontecia ali. 

Durante a pesquisa para a graduação, acabei realizando oficinas de desenhos com 

as crianças no período que passava com elas na instituição.  

Utilizei esses desenhos para continuar os estudos em meu segundo trabalho 

sobre essas crianças, dessa vez através da Pós-Graduação lato sensu em Desenho, 

Memória e Registro Visual da UEFS, em 2013, desenvolvendo uma pesquisa que teve 

como título A autoimagem das crianças institucionalizadas.  

Com o fim da pós-graduação, voltei-me para o mercado de trabalho. Após 

alguns anos, em 2016, passei a trabalhar como professora do Centro de Educação 

Básica da UEFS. Estar de novo nesse espaço trouxe de volta o desejo pelo Mestrado, 

e, junto com esse desejo, a certeza de que o meu objeto de estudo continuava o 

mesmo, pois, como cereja do bolo, a partir de 2017 o CEB passou a receber 

matrículas de alunos oriundos de um abrigo da cidade (já em famílias adotivas), 

proporcionando uma reaproximação com meu tema de pesquisa.  

Disponibilizei minha monografia da graduação para as coordenadoras e 

professoras da escola na tentativa de que o trabalho auxiliasse minhas colegas na 

compreensão das diversas nuances que envolvem a infância Institucionalizada 

(separação dos pais, orfandade, histórico de violência, abandono, processo de adoção 



15 
 

e adaptação à nova realidade, afetividades, novas perspectivas, aprendizagens e 

descobertas etc.), fato que demonstra a importância dos estudos sobre essas crianças 

nos cursos de formação de professores. Assim, me vi de novo envolvida com meu 

objeto de estudo.  

No período que realizei essas duas pesquisas ainda não tinha letramento racial 

suficiente para compreender que havia apenas uma única história sobre as crianças 

abrigadas, posto que, desde a época do comércio de seres humanos negros até os 

dias atuais, o Estado brasileiro tem perpetuado uma série de práticas que resultam 

em uma necropolítica, ou seja, invisibilizando, marginalizando e evidenciando uma 

agenda de aprisionamento e aniquilação de crianças negras. Para o filosofo 

camaronês Achile Mbembe (2018), necropolítica é o poder de ditar quem pode viver 

e quem deve morrer.  

Este trabalho que agora apresento busca apontar um novo caminho para as 

crianças negras abrigadas, pois, assim como nos diz Chimamanda Ngozi Adichie 

(2009) “Histórias importam. Muitas histórias importam. Histórias têm sido usadas para 

expropriar e ressaltar o mal. Mas histórias podem também ser usadas para capacitar 

e humanizar”. Nesse sentido, espero que a minha pesquisa possa produzir uma 

história outra para as crianças negras abrigadas. 

 

1.2 Fecundação da pesquisa 

  

Estar novamente em diálogo com a infância abrigada para a construção deste 

novo trabalho foi ao mesmo tempo um desafio e uma satisfação para mim. Dentro do 

novo contexto da minha vida e da minha percepção de mundo, compreendi que a 

infância abrigada e a infância negra caminham histórica e socialmente muito próximas 

em nosso país, e, ao mesmo tempo, são ocultadas sob o véu do racismo, que nega a 

sua existência mesmo em espaços onde elas são maioria. Por isso, a centralidade 

dessa pesquisa será sobre a experiência das crianças negras abrigadas.  

A infância é um período da vida cercado por diversos conceitos e ideias, que 

incorporam desde um viés romantizado que a classifica como um “paraíso infantil” até 

os que se baseiam em conceitos biológicos e socioculturais. Não podemos, porém, 

falar da existência de uma única infância, mas sim de várias infâncias, caracterizando, 

desse modo, a pluralidade que é inerente às crianças. 



16 
 

Autores vinculados à Sociologia da Infância (Manuel Sarmento, 2005; Willian 

Corsaro, 2001; Anete Abramovicz, 2012)3 apontam a necessidade de ouvirmos e 

incorporarmos as falas das crianças aos estudos a seu respeito, compreendendo que 

elas possuem sim habilidades para serem consideradas como sujeitos ativos, além 

de defenderem a existência de várias infâncias.  

Para tal, devemos tomar em consideração os fatores que circundam e 

compõem cada infância. Nesse sentido, Flávia Damião (2007, p. 14) afirma: 

 

Viver a primeira infância no Brasil passa pela necessária articulação 
entre as categorias: etnia, idade, territorialidade e classe social. O que 
durante muito tempo não foi considerado nos estudos sobre a infância, 
é que para nascer e crescer o pertencimento étnico é uma variável que 
gera diferentes condições de vida. Conforme dados do UNICEF (2003) 
das 23 milhões de crianças de 0 a 6 anos, o pertencimento étnico 
representa uma desvantagem à medida que deste universo, 68,39% 
de crianças pretas e pardas de 0 a 6 anos não tem acesso ao sistema 
educacional. 

 

Tendo em vista o que aponta Damião (2007) e a importância de considerarmos 

a existência de diversas infâncias, percebemos a necessidade de investigar as 

vivências de crianças negras abrigadas, identificando os processos da infância que se 

configuram nesse espaço.  

Após a criação do Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA) em 1990, os 

Serviços de Acolhimento Institucional (SAIs) (nessa categoria inserem-se: orfanatos, 

abrigos, internatos e casas-lares) passam a ter regulamentações a serem seguidas, 

as quais envolvem desde as características físicas até as determinações legais para 

o abrigamento de crianças e adolescentes que, por alguma razão, foram retirados do 

convívio familiar (Brasil, 1990). 

O levantamento nacional mais recente sobre as crianças atendidas nos SAIs 

ocorreu durante os anos de 2009 a 2012, entre coleta e análise de dados (os 

resultados foram divulgados a partir de 2013), quando o então Ministério do 

Desenvolvimento Social e Combate à Fome, através da Secretaria Nacional de 

Assistência Social, identificou 2.624 SAIs em 1.157 municípios localizados nas 5 

regiões do Brasil. Nas instituições que fizeram parte da pesquisa, havia 36.929 

crianças e adolescentes em situação de acolhimento. Sendo que, deste total, 24,7% 

                                                           
3 No corpo deste texto, sempre que introduzir um(a) autor(a) ou pesquisador(a), utilizarei, na primeira 
citação, o primeiro e o último nome; após a primeira citação, seguirei o padrão da ABNT para citações. 

 



17 
 

tinham de 0 até 5 anos de idade e 35,7% tinham entre 6 e 11 anos. A pesquisa aponta 

ainda dados sobre a origem e raça dessas crianças, e, na época, foram encontradas, 

dentro dos abrigos, 77 crianças oriundas de quilombolas e 135 crianças indígenas. As 

crianças pardas e negras são maioria nas instituições, somando 54,3% do número 

total de crianças (Patricia Constantino; Simone Assis; Viviane Mesquita, 2013). 

Não podemos tapar nossa visão para esses dados, uma vez que existe uma 

configuração histórico-social, pautada na colonialidade do poder (Anibal Quijano, 

2005), que organiza a sociedade de forma desigual e legitima as diversas opressões 

geradas a partir da negação de direitos àqueles que são considerados como um 

“outro”.  

Vivemos em um país racista (Kabengele Munanga, 2005). Esse fenômeno se 

expressa em todas as esferas da nossa sociedade, e as instituições de acolhimento 

para crianças não são uma exceção. “A primeira atitude corajosa que devemos tomar 

é a confissão de que nossa sociedade, a despeito das diferenças com outras 

sociedades ideologicamente apontadas como as mais racistas (por exemplo, Estados 

Unidos e África do Sul), é também racista” (Munanga, 2005, p. 18).  

Levando isso em consideração, Joana Passos (2012), ao apresentar algumas 

reflexões para pensar as relações étnico-raciais na educação, nos afirma que: 

 

O racismo estrutura as desigualdades sociais e econômicas no Brasil 
e incide perversamente sobre a população negra, determinando suas 
condições de existência por gerações. Ele – o racismo – se expressa 
de duas formas interligadas: a individual, quando os atos 
discriminatórios são contra outros indivíduos e a institucional, quando 
as práticas discriminatórias são fomentadas pelo Estado ou com seu 
apoio (Passos, 2012, p. 104). 

 

O racismo está à nossa volta, constitui a nossa sociedade e as crianças, e, 

nesse caso particular, podemos afirmar que as crianças institucionalizadas não estão 

imunes ao racismo. 

 Existe uma variedade de estudos sobre as crianças institucionalizadas. Em 

uma busca nas bases SciELO e Capes, foram encontrados diversos autores que se 

debruçam sobre o tema (Diuvani Alexandre; Mauro Vieira, 2004; Ivana Orionte; Sônia 

Souza, 2005; Célia Vectore; Cíntia Carvalho, 2008; entre outros).  

 Ainda assim, Vectore e Carvalho (2008) defendem a necessidade de estudos 

mais aprofundados sobre as diversas nuances que envolvem a infância abrigada. As 

autoras apontam que há uma lacuna de estudos que ouçam as vozes dessas crianças 



18 
 

e potencializem suas vivências, tornando-as, assim, “sujeitos sociais com plenos 

direitos” (Vectore; Carvalho, 2008, p. 447). 

A infância como conhecemos hoje é uma criação de um tempo histórico e de 

condições socioculturais determinadas, sendo possível analisar as infâncias a partir 

de onde ela se desenvolve. Dessa forma, ao tratarmos de infância abrigada, pode-se 

afirmar que “no abrigo ocorrem fenômenos interacionais, tanto quanto em outros 

contextos de convivência” (Thais Menelau, 2009). 

Levando-se em consideração o que foi apresentado até o momento, esta 

pesquisa se propôs a responder à seguinte questão: como as crianças negras 

experenciam a infância dentro de uma instituição que abriga crianças?  

Tal questão se configura como problema central desta investigação, pois se 

direciona a compreender quais experiências são produzidas e partilhadas pelas 

crianças negras institucionalizadas. Para este estudo, delineei como objetivo geral 

compreender as experiências produzidas e partilhadas por crianças negras abrigadas 

em uma instituição para a infância na cidade de Feira de Santana. Enquanto que, de 

forma específica, essa pesquisa teve por objetivos observar como a colonialidade 

organiza as relações entre as crianças negras e seus pares dentro do espaço de 

acolhimento; identificar processos de construção de culturas pelas crianças negras 

inseridas no contexto da instituição; e entender como as crianças negras vivenciam o 

território da instituição a partir dos seus corpos-territórios. 

  Assim como foi apresentado anteriormente, de acordo com dados do Ministério 

do Desenvolvimento Social e Combate à Fome, em seu último senso datado de 2013, 

havia, no Brasil, 36.929 crianças e adolescentes em situação de acolhimento. Sendo 

que, deste total, o maior percentual era de crianças negras (cerca de 54,3%), fator 

que revela a escolha por demarcar o fator racial nessa pesquisa. 

Construir conhecimentos a partir das experiências partilhadas e produzidas por 

crianças negras abrigadas pode contribuir para compreender de forma mais 

abrangente as diversas infâncias que compõem a nossa sociedade e, dessa forma, 

auxiliar profissionais que lidam diariamente com essas crianças. 

Na minha experiência, por exemplo, enquanto estudante de Licenciatura em 

Pedagogia, curso que se propõe a preparar futuros profissionais da educação, essa 

temática não nos foi apresentada em nenhuma das disciplinas oferecidas. No entanto, 

atualmente, exercendo a docência na educação básica, tenho recebido em sala de 

aula crianças oriundas de instituições para menores, principalmente devido à adoção 



19 
 

legal. E observo que, assim como todas as outras crianças, elas apresentam 

processos educacionais construídos por suas vivências dentro dos seus contextos 

territoriais.  

Desse modo, a presente pesquisa se justifica na medida em que se propõe a 

produzir e divulgar conhecimento sobre a infância negra abrigada, levando em 

consideração o marcador de raça como fator crucial para compreendermos essa 

ampla parcela da infância brasileira. 

Diante dessas explanações e da relevância desse tema, o que esta pesquisa 

pretende analisar é: como as crianças negras experenciam a infância dentro de uma 

instituição que abriga crianças? 

Cabe aqui informar que essa pesquisa foi realizada em uma instituição para 

menores localizada na cidade de Feira de Santana, sendo uma instituição antiga 

(completou 71 anos em agosto de 2023) e já bem estabelecida na cidade que recebe 

crianças em todas as faixas etárias, abandonadas pelos pais ou retiradas do convívio 

familiar por estarem sob algum risco de vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



20 
 

2 GESTAÇÃO: NUTRINDO A PESQUISA PARA QUE ELA SE DESENVOLVA BEM 

 
 

Minha carta de alforria 
Não me deu fazendas, 

Nem dinheiro no banco, 
Nem bigodes retorcidos. 

Minha carta de alforria 
Costurou meus passos 

Aos corredores da noite de minha pele. 
 

Negro forro (Adão Ventura) 
 

 

Apresento, a seguir, o Capítulo 2, o qual constitui o quadro teórico da pesquisa 

e tem por objetivo discutir os conceitos mais relevantes sobre o tema em questão, os 

quais possivelmente auxiliarão na compreensão e interpretação das vivências 

coletivas que aconteceram durante o período da pesquisa com as crianças negras 

abrigadas. Este capítulo encontra-se dividido em duas sessões. 

Na primeira sessão, apresento um delineamento acerca do perfil das crianças 

abrigadas, contendo um breve histórico dessa população em nosso país e já 

delineando o público principal da medida de abrigamento no Brasil, bem como a 

realidade atual dessa população. A partir desse ponto, traço um perfil apontando os 

dois principais critérios para a institucionalização de crianças em nosso país, 

facilitando a compreensão da realidade tão complexa dessa parcela das crianças da 

nossa sociedade. 

Já na segunda sessão, trago alguns conceitos da Sociologia da Infância, 

buscando fundamentar minha pesquisa sob um campo sólido. Faço também alguns 

apontamentos sobre a infância negra, na tentativa de inserir essa parcela da infância 

brasileira nas discussões sobre a sociologia da infância.  

 

2.1 Crianças negras no Brasil: do abandono ao abrigamento legal 

 

Encontrar as raízes da infância negra abrigada no Brasil é uma tarefa que 

requer um olhar minucioso sobre o que os historiadores brasileiros nos apresentam. 

Buscarei realizar um breve levantamento histórico da infância abandonada, tentando 

apontar um elo entre o abandono infantil e a consequente ideia de delinquentes, 

flagelados, moleques, menor, termos que aparecem constantemente relacionados às 



21 
 

crianças negras nos textos que versam sobre o tema da infância abrigada em nosso 

país.  

Nesse contexto, é preciso ressaltar que este texto será tecido também a partir 

do estudo sobre colonialidade do poder, com o intuito de construir um diálogo a 

respeito das diversas quebras, rupturas e desrespeitos ao modo de vida que foge ao 

padrão cristão-europeu. Para tal, utilizarei principalmente as contribuições de Quijano 

(2005). 

O primeiro período documentado da infância no Brasil acontece por meio da 

ação dos jesuítas, da necessidade que esses tinham de catequizar e ensinar às 

crianças indígenas brasileiras a religião europeia, fazê-las “civilizadas” através do 

cristianismo. De acordo com Marta Amoroso (2011), a fundação em São Vicente, em 

1554, da primeira escola jesuítica no Brasil, com o objetivo de converter os índios ao 

cristianismo, se insere na história do atendimento à infância brasileira com uma matriz 

“cristã que sustentou as diferentes práticas e políticas públicas para as populações 

indígenas” (Amoroso, 2011, p. 207). 

Nesse sentido, podemos afirmar que foram as crianças indígenas as primeiras 

crianças brasileiras alvo daquilo que Quijano (1992) irá chamar de colonialidade do 

poder. De acordo com o autor, esse é um conceito que ajuda a compreender um dos 

elementos fundantes do atual padrão de poder, a saber, a classificação social básica 

e universal da população do planeta em torno da idéia de “raça”. 

 
A estrutura colonial de poder produziu as discriminações sociais que 
posteriormente foram codificadas como “raciais”, “étnicas”, 
“antropológicas” ou “nacionais”, segundo os momentos, os agentes e 
as populações implicadas. [...] Tal estrutura do poder foi e ainda é o 
marco a partir do qual operam as outras relações sociais, de tipo 
classista ou estamental (Quijano, 1992, p. 1-2). 

 

Desse modo, o resultado do que Quijano chama de uma colonialidade do poder 

é a cultura europeia se apresentar como modelo universal com uma específica 

racionalidade ou perspectiva de conhecimento (moderno) que se torna mundialmente 

hegemônica, colonizando e sobrepondo-se a todas as demais, “prévias ou diferentes, 

e a seus respectivos saberes concretos” situados na América e em outros lugares do 

globo. Para o autor, a repressão sistemática da cultura dos colonizados imposta pelos 

europeus é o ponto de partida para a colonização cultural que vigora até os tempos 

atuais. 



22 
 

Nesse sentido, Moysés Kuhlmann Junior (1998), um importante pesquisador 

sobre a infância no Brasil, afirma que:  

 

[...] os jesuítas desenvolveram a estratégia de sua catequese 
alicerçada na educação dos pequenos indígenas, e trouxeram 
crianças órfãs de Portugal para atuarem como mediadoras nessa 
relação; ou então, na inovação dos colégios, com a Ratio Studiorum, 
o programa educacional jesuítico, que estabeleceu as classes 
separadas por idade e a introdução da disciplina (Kuhlmann Junior, 
1998, p. 22). 

 

Os jesuítas demarcaram a ideia sobre a infância no país e principalmente sobre 

as crianças “necessitadas”, seguindo o pensamento de que essas eram como uma 

folha em branco, moldável para a educação entendida por eles como “formal” e 

“necessária” e, obviamente, pautada em padrões sociais europeus.  

Observa-se que a repressão das crenças, ideias, imagens e símbolos dos 

povos não europeus não consistia apenas em um rebaixamento do status da cultura 

desses povos, mas numa objetiva imposição de uma superioridade cultural dos povos 

europeus. Essa suposta superioridade foi e ainda é explorada ao máximo a favor da 

colonialidade.  
 

A classificação racial da população do mundo depois da América. A 
associação entre ambos os fenômenos, o etnocentrismo colonial e a 
classificação racial universal, ajudam a explicar por que os europeus 
foram levados a sentir-se não só superiores a todos os demais povos 
do mundo, mas, além disso, naturalmente superiores (Quijano, 2005, 
p. 121). 

 

As identidades históricas produzidas sob a fundamentação da ideia de raça, a 

qual, por sua vez, se apresentava sob o caráter objetivo-científico, talvez tenha sido 

para o filósofo uma das formas mais marcantes de imposição de superioridade 

europeia, posto que a colonialidade age mediante construções intersubjetivas que se 

apresentam vestidas sobre o manto da objetividade, isto é, como categorias científico-

objetivas e a-históricas, sendo, assim, “fenômenos naturais e não da história do poder” 

(Quijano, 1992, p. 2). 

Podemos notar isso ao voltarmos nosso olhar para a história da infância em 

nosso país, pois é possível observar que, durante o período escravista, a infância no 

Brasil, seguindo ainda o padrão do colonizador, era vista como um período apenas 

preparatório para a fase adulta. Contudo, já se faziam presentes as diferenças no 

atendimento destinado a crianças brancas e negras. Este fato marcou o início da 



23 
 

nossa história do atendimento à criança com o crivo da desigualdade (Mabel Farias, 

2005).  

De acordo com Ana Maria Frota (2001, p. 148), “o cuidado com a infância 

parece ter realmente começado no século XIX, intensificando-se nos séculos 

seguintes”. É sempre importante lembrar que a história da infância no Brasil se 

confunde com a história do preconceito, da exploração e do abandono, posto que 

sempre houve, em nosso país, distinção entre as crianças de acordo com sua classe 

social e seu pertencimento racial (Frota, 2001).  

Nesse sentido, cabe aqui realizar uma breve abordagem histórica do lugar (ou 

do não lugar) da infância negra em nosso país. Para tanto, nos ateremos aos estudos 

de Ângela de Alencar Pinheiro (2001), Nina Lino Gomes e Marta Alencar Santos, entre 

outros.  

Em sua tese de doutorado, Pinheiro (2001, p. 348) aponta que: 

 

A história de crianças e adolescentes no Brasil tem sua vida social 
marcada pela desigualdade, exclusão e dominação. Tais marcas 
acompanham a história do Brasil, atravessando a Colônia, Império e 
República, conservando ainda hoje a visão da diferença pela 
desigualdade (Pinheiro, 2001, p. 348). 

 

Nina Lino Gomes, em seu texto Do poder disciplinar ao biopoder à 

necropolítica: a criança negra em busca de uma infância descolonizada (2021), chama 

a atenção para o uso do termo menor como forma de designar principalmente as 

crianças pobres no Brasil. 

 

[...] é possível compreender que o termo “menor” surge, inicialmente 
e, como demonstrou Londoño (1996), no período colonial como 
sinônimo de idade; fase etária. No entanto, foi por meio das práticas 
discursivas jurídicas e médicas do final do século XIX, que o termo 
ganha solidez e se constitui em significados para os corpos das 
crianças pobres, associando as mesmas à criminalidade e como um 
perigo para sociedade da época. As crianças pobres, transformadas 
em menores perigosos, passaram, desde então, a ser consideradas 
casos de polícia, ou seja, como um problema de segurança pública 
(Gomes, 2021, p. 13). 
 
 

Segundo a autora, há uma histórica ligação entre a infância pobre e o termo 

“menor”, que durante muitos anos foi utilizado para classificar as crianças pobres, 

abandonadas e/ou delinquentes, em sua maioria negras, e que, ao longo dos anos, 

foram compreendidas como um problema de Estado. A autora ainda aponta que: 

 



24 
 

Se nas duas primeiras décadas do século XX, no que tange ao 
atendimento do menor, é estabelecido o poder disciplinar, com a 
construção de instituições de caráter corretivo e normativo, a partir dos 
anos vinte do mesmo século, especificamente, nos anos trinta e 
quarenta, emerge a regulamentação desse atendimento, por meio da 
criação de leis federais e de processos de criação de instituições em 
todo o âmbito nacional. No entanto, há que se destacar que tanto em 
um quanto em outro poder, a criança pobre foi tida como menor, 
perigosa e de risco para a sociedade brasileira, sendo a sua clausura 
a única medida a ser tomada (Gomes, 2021, p. 16-17). 

 

Esse olhar destinado à infância pobre se refletia como uma forma de resguardo 

da ordem pública e do progresso social, tendo em vista o perigo que representava 

uma infância pobre e “moralmente” abandonada. O objetivo principal era combater o 

indivíduo perigoso, com tratamento médico acompanhado de medidas jurídicas. Essa 

vertente interpretativa do “criminoso” era considerada tão importante quanto o ato 

criminal e, por isso, o infrator deveria ser internado para, no futuro, vir a ser reintegrado 

socialmente. Desde então, tal argumentação permanece sendo aceita como 

justificativa para a alegada periculosidade da criança e do adolescente pobre e a 

necessidade inevitável de seu encarceramento (Gomes, 2021). 

Gomes vai nos dizer, em seu texto, que, não à toa, existirá uma forte pressão 

para que se entenda a infância pobre como sendo principalmente a infância negra. 

Esse percurso histórico da infância negra não é algo posto, mas é necessário pontuar 

que, quando se trata da história do Brasil, as ideias higienistas compuseram grande 

parte dos projetos de leis do século XIX e início do século XX. O apagamento das 

crianças negras da história da infância no Brasil não é algo aleatório e sim parte de 

um projeto maior de apagamento da raça negra em nosso país (Gomes, 2021). 

No mesmo sentido, a pesquisadora Marta Alencar Santos, em seu texto A 

primeira infância negra e a gestão das instituições de educação infantil, apresenta um 

breve levantamento das ideias sobre infância em nosso país e aponta que: 

 

[...] No período colonial, foram criadas no Brasil pelos menos três 
concepções de infância: a da infância indígena, a da infância negra 
(ambas “incivilizadas” e invisíveis socialmente) e a da infância branca 
(portadora de civilidade, modelo a ser copiado). Nesse modelo, as 
concepções de criança e infância, indígena e negra, justificavam a 
retirada de seus direitos. Definitivamente, eram seres invisíveis, quase 
sempre não reconhecidos como humanos (Santos, 2015, p. 196). 
 

No Brasil Colônia (1530-1822), os filhos de escravos, chamados de crias, 

moleques, menores, seguiam para o trabalho a partir de cinco anos, devendo 



25 
 

aprender algum ofício. As crianças brancas da Casa Grande, nomeadas de meninos, 

filhos de família, quase sempre eram cuidadas por amas (mulheres negras 

escravizadas), recebiam instrução jesuítica a partir dos seis anos, aprendiam as 

primeiras letras com professores particulares, usavam trajes adultos e sua educação 

se apoiava nos castigos corporais – aspectos representativos da divisão de classes e 

das diferenças socioeconômicas que caracterizavam o tipo de atendimento a elas 

dispensado (Sonia Kramer, 2003). 

Foi no bojo dessas concepções que a primeira Santa Casa de Misericórdia foi 

criada em Salvador, no ano de 1726 (Rio de Janeiro, 1738, Recife, 1789 e São Paulo, 

1825). Eram instituições católicas de cunho caritativo que recebiam crianças 

abandonadas (em sua grande maioria, crianças negras e/ou mestiças) através de um 

dispositivo denominado “roda”, conhecido como a Roda dos Expostos4 (Maria Del 

Priore, 2004). Este era um local público que legitimava o desamparo anônimo de 

crianças indesejadas, nomeadas de “os expostos”. (Del Priore, 2004). 

Antes da roda, as crianças eram abandonadas pelos caminhos, bosques, lixo, 

correndo o risco de serem mortas por algum animal ou ainda morrerem de fome e frio. 

Ao serem encontradas, essas crianças eram encaminhadas às câmaras municipais, 

ou a família que as encontrava acabava ficando com elas, intencionando, na maioria 

das vezes, que, ao crescer, aquela criança viesse a ser utilizada como mão de obra 

familiar suplementar. A roda dos expostos foi implantada no Brasil para que fosse 

evitada a morte dessas crianças, tendo em vista os riscos que corriam até serem 

encontradas. No entanto, as rodas não asseguravam a vida delas, pois era alto o 

número de crianças assistidas pela roda que acabavam morrendo (MARIA LUIZA 

MARCÍLIO, 2006). 

É necessário aqui pontuar que a roda dos expostos era um dispositivo utilizado 

principalmente por mulheres negras escravizadas, que depositavam ali os filhos que 

tinham com seus senhores (na maioria das vezes, gerados por meio de violência 

sexual). O número de mulheres brancas que utilizavam a roda era relativamente baixo 

em relação às mulheres negras (Priore, 2004). Tal como nos aponta Santos (2013),  

                                                           
4 A roda tem o formato de cilindro cuja superfície lateral é aberta em um dos lados e que gira em torno de um eixo 

vertical. O lado fechado fica voltado para a rua. Uma espécie de campainha exterior era colocada nas proximidades 

para que a pessoa que desejasse entregar um recém-nascido pudesse acioná-la avisando à pessoa de plantão. O 

recém-nascido era levado para o interior da Santa Casa de Misericórdia pelo mecanismo de fazer o cilindro girar 

em torno de si mesmo até virar para fora o seu lado aberto, e a criança ali ser depositada. Em seguida, continuando 

o movimento até girar o cilindro até sua parte aberta se voltar pra dentro novamente. Para saber mais, consultar 

Del Priore (2004). 



26 
 

 

A roda foi utilizada por muitas mulheres negras escravizadas como um 
meio de salvar seus filhos e filhas da escravização, ou pelos senhores, 
como estratégia de se livrar da responsabilidade de criação dos/as 
filhos/as das suas escravizadas e obter lucro com suas mães, 
alugando-as como amas de leite. De acordo com Mott (1979): A partir 
do alvará de 31 de janeiro de 1775, as crianças escravas, colocadas 
na roda, eram consideradas livres. Este alvará, no entanto, foi letra 
morta e as crianças escravas eram devolvidas aos seus donos, 
quando solicitadas, mediante o pagamento das despesas feitas com a 
criação. Em 1823, saiu um decreto que considerava as crianças da 
roda como órfãos e assim filhos dos escravos seriam criados como 
cidadãos, gozando dos privilégios dos homens livres (Santos, 2013, p. 
57). 

 
 

Ao fim do século XVIII já havia treze rodas espalhadas pelo Brasil, as quais 

haviam sido implantadas nas Santas Casas de Misericórdia das cidades. Tais 

instituições eram mantidas pelos governos municipais, além de receberem ajuda da 

população. Muitas pessoas deixavam em seus testamentos doações para as Santas 

Casas e algumas vezes deixavam explícito que deviam ser destinadas para ajuda na 

criação dos expostos (Marcílio, 2006).  

No entanto, era comum a morte de muitas crianças abandonadas na “roda” 

devido à ausência de condições mínimas de higiene e saneamento na Santa Casa, 

sendo que as sobreviventes eram entregues a “criadeiras externas”. Segundo Mabel 

Farias (2005), nesta época, as Câmaras Municipais do Brasil designavam uma verba 

ao acolhimento de crianças negras, mestiças ou brancas abandonadas, as chamadas 

crianças enjeitadas. O pagamento de amas de leite5 e criadoras ocorria para que 

mulheres/famílias as criassem até os 9 anos. As crianças indígenas seguiam ainda 

sendo alvo do projeto educativo de catequização, como forma de garantir a 

“civilização” dos povos indígenas (Kramer, 2003). 

A roda dos expostos começou a ser combatida a partir do século XIX, com a 

introdução de novas concepções filosóficas, influenciada pelas ideias do Iluminismo, 

do utilitarismo, da medicina higienista e de novos modos de se fazer filantropia que 

acabaram diminuindo as doações feitas às Santas Casas. Devido a isso, a assistência 

prestada às crianças tornou-se mais difícil, pois as verbas que as Câmaras 

destinavam às crianças expostas já não eram suficientes. Com isso, a roda passou a 

                                                           
5 As amas de leite, eram, na verdade, mulheres escravizadas que eram alugadas por seus senhores para cumprirem 

o papel de amamentarem os filhos abandonados de outras mulheres também escravizadas que, por algum motivo, 

foram obrigadas a depositarem seus filhos na roda dos expostos. Enquanto isso, os filhos dessas amas eram 

colocados em “asilos” para menores, onde podiam receber a visita das mães diariamente. 



27 
 

ser vista com maus olhos perante a sociedade, principalmente pelos médicos, que 

passaram a denunciar o alto número de crianças que morriam dentro das Santas 

Casas e exigir que estas fossem fechadas. Os juristas também aderiram aos esforços 

para extinguir as rodas e começaram a pensar em leis de proteção às crianças 

abandonadas. Os escritores da época passaram a denunciar, em suas obras, a 

imoralidade da roda (Marcílio, 2006). 

No Brasil, diferentemente de outros países da Europa (que foi onde surgiram 

as primeiras rodas), as rodas demoraram a ser extintas. Na Europa, elas foram 

exterminadas ainda no início do século XIX. Enquanto isso, no Brasil, as últimas rodas 

dos expostos foram extintas apenas em meados de 1950 – localizavam-se uma em 

São Paulo e a outra em Salvador (Marcílio, 2006). 

Nesse sentido, de acordo com Daniela Gontijo e Marcelo Medeiros (2007), as 

décadas entre 1930 e 1970 vão ser marcadas por iniciativas, tanto públicas quanto 

privadas, voltadas para a criança abandonada. Os autores citam, por exemplo, a 

criação do Serviço de Assistência ao Menor (SAM), em 1940. E, mais tarde, em 1964, 

após a extinção da SAM, a criação da Fundação Nacional do Bem-estar do Menor 

(FUNABEM). Os autores apontam que é somente na década de 1980, a partir do 

interesse de pesquisadores sobre as crianças abandonadas e os questionamentos 

que eles levantam que, de fato, essa concepção irá tomar corpo e as crianças 

passarão a ser enxergadas como sujeitos de direitos.  

Outro fator que Gontijo e Medeiros (2007) nos trazem é que, dentro do contexto 

histórico da sociedade brasileira, entre as décadas de 1970 e 1980 (eleições diretas, 

liberdade de imprensa, anistia, abertura política) irão surgir protestos reivindicando 

melhores condições para a infância. 

No bojo desses protestos pró infância estavam de forma atuante as feministas 

daquele período, principalmente a partir da década de 1980. Nesse período, o direito 

à creche foi uma das bandeiras de luta incorporadas ao movimento feminista, 

principalmente para que as crianças tivessem acesso a uma educação formal e aos 

cuidados que lhe são necessários para que suas mães pudessem trabalhar. Sobre 

esse fato, Maria Amélia Teles (2018, p. 5) afirma que:  

 

O movimento de luta por creches, e principalmente as feministas, 
pautaram direitos para as crianças, para as mães e para os pais. 
Organizaram um projeto para a Constituição que foi elaborado 
naqueles anos de 1987 a 1988, o que resultou na inclusão 
das bandeiras da creche como um direito das crianças pequenas à 



28 
 

educação. A creche idealizada pelos movimentos de mulheres deveria 
ser pública, gratuita e oferecer um atendimento em período integral 
para crianças de 0 a 6 anos de idade. 

 

Nesse momento da história no Brasil, o movimento em favor das creches para 

as crianças das mães trabalhadoras se confunde com o movimento em favor das 

crianças abandonadas. Não se pode, pois, acreditar que o fim da Roda dos Expostos 

(ou simplesmente da roda) foi também o fim das crianças abandonadas. O dispositivo 

foi retirado das Casas de Misericórdia, mas o abandono de crianças permaneceu 

como prática permanente no país. O que os movimentos ajudaram a mudar foi, sim, 

a forma como essas crianças passaram a ser vistas pela lei. 

Gontijo e Medeiros (2007) revelam que as novas concepções em torno da 

criança, motivadas pelos diversos movimentos que tomaram corpo e voz durante as 

décadas de 1970 a 1980 e ganharam mais força nas décadas seguintes, incentivaram 

a criação do Movimento Nacional de Meninos e Meninas de Rua (MNMMR), fundado 

em 1985. Sobre esse momento, Neusa Francisca de Jesus (2022, p. 4) afirma: 

 

A década de 1980 dá início a uma real reviravolta na história da 
infância e da adolescência pobre no Brasil. A sociedade civil 
organizada por meio de movimentos sociais e populares buscará 
espaço para influenciar nas decisões políticas em prol dessa 
população. Intensificam-se as discussões, aumenta o interesse dos 
profissionais sobre o tema, além do comprometimento de uma rica 
diversidade de organizações não governamentais pela causa. Com tal 
entusiasmo e mobilização, toma corpo a luta e o papel da sociedade 
civil como protagonista do imaginário coletivo, ao se constituir força 
social e política na sociedade, reivindicando direitos para todas as 
crianças e adolescentes das classes populares. 

 

Para Gontijo e Medeiros (2007, p. 124), esse movimento foi “fundamental para 

a história e consolidação do movimento em defesa da criança e do adolescente”. Os 

autores afirmam que o MNMMR foi de fundamental importância para que as crianças 

fossem enxergadas como “protagonistas efetivos de sua própria história, com ênfase 

na capacidade de elas serem agentes de mudanças em sua própria vida mediante a 

organização social” (Gontijo; Medeiros, 2007, p. 124). A partir desse momento, 

afirmam Gontijo e Medeiros (2007), pode-se observar a mobilização da sociedade civil 

e política, culminando na inclusão da Emenda na Constituição Federal de 1988 

(Artigos 227 e 228), que versava sobre os direitos das crianças como cidadãos. Após 

esse período: 
 



29 
 

Através de um amplo processo mobilizatório e a realização de diversas 
audiências públicas no Congresso Nacional, o Projeto de lei que 
regulamenta os artigos 227 e 228 da Constituição foi votado e 
aprovado nas duas Casas Legislativas e sancionado pelo Presidente 
da República em 13 de julho de 1990, constituindo o Estatuto da 
Criança e do Adolescente (ECA) (Silva; Motti apud Medeiros, 2007, p. 
124). 

 

Com a criação do Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA), o conceito de 

criança cidadã configura-se. Assim, a criança deixa de ser vista como uma miniatura 

de adulto e sem vontade própria, pois o ECA irá focalizar suas ações na criança e não 

em sua situação, dando a ela prioridade absoluta. Nesse sentido, o Artigo 3º do ECA 

afirma que: 

 
A criança e o adolescente gozam de todos os direitos fundamentais 
inerentes à pessoa humana, sem prejuízo da proteção integral de que 
trata esta Lei, assegurando-lhes por lei ou por outros meios, todas as 
oportunidades e facilidades a fim de lhes facilitar o desenvolvimento 
físico, mental, moral, espiritual e social, em condições de liberdade e 
igualdade (Brasil, 2004). 

 

Apesar do ECA representar um avanço no que se refere ao tratamento 

dispensado à infância no país, ele não reconhece o racismo que estrutura e organiza 

a sociedade brasileira. É, assim, necessário trazer novamente para o bojo do texto a 

questão da infância negra, pois “a criança negra, antes considerada como ‘menor’, 

continua com uma posição cristalizada no imaginário coletivo, ou seja, como perigosa, 

delinquente e, por suposto, merecedora de confinamento” (Gomes, 2021, p. 5). 

A ideia do “menor” construída desde o século XIX ocupa ainda hoje o imaginário 

da sociedade brasileira, determinando e garantido um lugar para as crianças negras 

pobres, onde os direitos de ser criança não existem. Como demostrado no texto, ao 

longo da história do nosso país, o enclausuramento, o trabalho e a tutela do Estado 

foram os meios reservados a essas crianças. 

 

2.2 A realidade atual dos abrigos para a infância no Brasil 

 

A partir da criação do ECA, as instituições de atendimento à infância abrigada 

também passam a ter regulamentações a serem seguidas, as quais dizem respeito 

desde as características físicas até as determinações legais para o abrigamento de 

crianças e adolescentes que, por alguma razão, foram retirados do convívio familiar. 



30 
 

Tais recomendações têm como principal objetivo proporcionar que essas 

crianças tenham seus direitos garantidos e assegurar um Sistema de Garantia de 

Direitos, composto por um conjunto de instituições, organizações, entidades, 

programas e serviços de atendimento infantojuvenil e familiar, os quais devem atuar 

de forma articulada e integrada. 

No que diz respeito à infância abrigada, o ECA estabelece alguns dispositivos 

legais para realizar o acolhimento/abrigamento dessas crianças. 

No ano de 2004, o Instituto de Pesquisas Econômicas Aplicadas (Ipea), em 

parceria com o Conselho Nacional dos Direitos da Criança e do Adolescente 

(Conanda), realizou o Levantamento Nacional de Abrigos para Crianças e 

Adolescentes da Rede de Serviços de Ação Continuada. Esse documento não foi 

oficialmente publicado, porém, alguns dos pesquisadores que participaram da sua 

construção divulgaram os dados encontrados. Entre esses pesquisadores utilizarei o 

trabalho de Enid Silva (2004) e o trabalho de Luseni Aquino e Enid Silva (2005).  

Das cerca de 670 instituições de abrigo que, em 2003, estavam sendo 

beneficiadas por recursos da Rede SAC do Ministério do Desenvolvimento Social e 

Combate à Fome (MDS), foram investigadas 589. Essas instituições acolhiam, no 

momento da pesquisa, 19.373 crianças e adolescentes. A pesquisa teve como 

objetivo conhecer a situação do atendimento, as características, a estrutura de 

funcionamento e os serviços prestados pelos abrigos. O foco principal foi a 

identificação de ações desenvolvidas nesses ambientes que proporcionassem o 

convívio familiar e social para as crianças (Silva, 2004). 

A pesquisa sobre a realidade dos abrigos revelou a continuidade de situações 

de privações de direitos, com condições muito distantes das preconizadas pelo ECA 

mais de uma década após sua promulgação. O caráter de excepcionalidade da 

medida de abrigo (art. 101, § 1o do ECA) não era respeitado, sendo a 

institucionalização um recurso ainda utilizado de forma indiscriminada (Silva, 2004). 

Já em 2007, o MDS – atual Ministério dos Direitos Humanos e da Cidadania 

(MDHC) –, juntamente com a Fundação Oswaldo Cruz (Fiocruz) e o Ministério da 

Saúde (MS), deu início a um novo estudo que permitiu a identificação dos aspectos 

mais relevantes da estruturação da oferta dos serviços acolhimento: o Levantamento 

Nacional de Crianças e Adolescentes em Serviços de Acolhimento (Assis; Farias, 

2013). Esse estudo, por sua vez, contribuiu para a construção de um processo de 

monitoramento dessas unidades via o Censo do Sistema Único de Assistência Social 



31 
 

(Censo Suas) e a definição de diretrizes a serem adotadas no processo de 

reordenamento e regionalização da oferta desses serviços (Ipea, 2021). 

Esse levantamento aponta os Serviços de Acolhimento Institucional (SAIs) mais 

comuns no Brasil e apresenta suas principais características, que, de acordo com 

Simone de Assis e Luís Farias (2013), são: 

 Abrigo institucional: modalidade de acolhimento de crianças e adolescentes 

sob medida de proteção aplicada pela Justiça ou Conselho Tutelar. Atende até 

20 crianças e adolescentes e mantém educador/cuidador preferencialmente 

trabalhando por turnos fixos diários. Foram identificados, nessa categoria, 

1.685 SAIs. 

 Casa de Passagem/Casa Transitória: modalidade de acolhimento institucional 

de curtíssima duração, organizada para acolhimento emergencial de crianças 

e adolescentes com perfis diversos, em situação de abandono ou afastados 

do convívio familiar. Foram identificados, nessa categoria, 457 SAIs.  

 Casa-Lar na comunidade: modalidade de acolhimento institucional provisório 

para um grupo de no máximo 10 crianças e adolescentes por unidades 

residenciais, nas quais pelo menos uma pessoa, ou um casal, trabalhe como 

educador/cuidador residente 2 em cada unidade. A unidade residencial não é 

a casa do educador/cuidador. Foram identificados, nessa categoria, 384 SAIs. 

 Casa-Lar em aldeia: é um conjunto de casas-lares que ficam dispostas em um 

mesmo terreno, ao redor de um núcleo central, e compartilham uma mesma 

estrutura técnico-administrativa (como por exemplo, casa do dirigente, sala 

para atividade técnico-administrativa, espaços de lazer/esporte etc.). Foram 

identificados, nessa categoria, 71 SAIs. 

Assim como apontado na pesquisa realizada pelo Ipea, apesar de existirem 

orientações técnicas e critérios estabelecidos para cada modalidade, os autores desse 

levantamento apontam que o dia a dia dentro dos SAIs ainda difere muito das 

orientações presentes no ECA, pois cada município e cada SAI se adapta às 

condições possíveis, desde qualidade da infraestrutura até a rede de apoio social 

existente, o que deixa explícito como tais aspectos influenciam na realização do que 

é proposto pelo ECA (Assis; Farias, 2013). 

Apesar do levantamento organizado por Assis e Farias (2013) ser mais recente, 

me voltarei novamente para a pesquisa realizada pelo Ipea juntamente com o 

Conanda (2004), pois esta apresenta dados mais relevantes para o meu tema de 



32 
 

pesquisa e me auxiliará de forma mais contundente a desenvolver minhas hipóteses 

para meu trabalho. Vale ressaltar que utilizarei apenas os dados que considero 

possuírem aspectos cruciais para meu estudo, tendo em vista que foram muitas as 

categorias investigadas e algumas delas não estão diretamente ligadas à minha 

pesquisa.  

Nesse sentido, considero importante apresentar os dados referentes à origem 

das crianças institucionalizadas. De acordo com a pesquisa, entre as razões principais 

para o abrigamento estão: a carência de recursos materiais da família (24,1%); o 

abandono pelos pais ou responsáveis (18,8%); a violência doméstica (11,6%); a 

dependência química de pais ou responsáveis (11,3%); a vivência de rua (7,0%); a 

orfandade (5,2%); a prisão de pais ou responsáveis (3,5%) e o abuso sexual praticado 

pelos pais ou responsáveis (3,3%) (Silva, 2004).  

De acordo com Silva (2004), as condições socioeconômicas de uma 

determinada criança e/ou adolescente exercem importante influência na medida de 

abrigo. 

 

A pobreza, ao aumentar a vulnerabilidade social das famílias, pode 
potencializar outros fatores de risco, contribuindo para que crianças e 
adolescentes mais pobres tenham mais chances de ver incluídos na 
sua trajetória de vida episódios de abandono, violência e negligência. 
A condição precária das famílias ao impor maiores dificuldades para a 
sobrevivência digna do grupo familiar, funcionaria como um elemento 
agravante e desencadeador de outros fatores de risco preexistentes 
(Silva, 2004, p. 46).  

 

Para Silva (2004, p. 54), uma justificativa para isso é que “a incapacidade de 

prover os bens necessários para a sobrevivência de seu núcleo familiar faz com que 

o responsável veja a institucionalização como uma opção real de garantia dos direitos 

básicos de seu filho”.  

Cabe aqui ressaltar que a relação entre pobreza e vitimização de crianças e 

adolescentes por parte de seus responsáveis não é direta, fato que os dados 

quantitativos não são eficazes para demonstrar, pois existem outros fatores que 

refutam o caráter natural e fatalista com frequência atribuído a essa associação. 

  

Não é possível dissociar o padrão de convivência familiar das 
questões mais amplas de frustração, humilhação, redução dos direitos 
sociais e privação causadas pelo desemprego e pela diminuição do 
papel do Estado na garantia da sobrevivência das famílias por meio 
da provisão de políticas sociais (Faleiros apud Silva, 2004, p. 46). 



33 
 

 

O ECA, em seu Artigo 23, estabelece que “a falta ou a carência de recursos 

materiais não constitui motivo de suspensão do pátrio poder” e dispõe, no parágrafo 

único deste mesmo artigo, caso não haja outra razão para tal medida, que a criança 

e o adolescente sejam mantidos em seu círculo familiar e obrigatoriamente incluídas 

em programas oficiais de auxílio (Brasil, 1990). No entanto, se considerarmos todos 

os motivos que aparecem na pesquisa do Ipea, podemos concluir que, apesar do que 

estabelece o ECA, a maioria das crianças institucionalizadas encontram-se nessa 

situação por motivos ligados à pobreza.  

Não obstante, é necessário pensar um pouco além e refletir sobre a produção 

das desigualdades em nosso país. Enrique Dussel (1993), ao debater sobre a 

realidade da América Latina no contexto mundial, aponta um importante conceito: a 

ideia de uma modernidade fundada na miséria e no encobrimento do outro. Na 

perspectiva histórica do autor, o conceito de modernidade nasce em 1492 com o 

“achamento” da América. Para este autor, foi neste momento concreto da história que 

teve origem o mito da modernidade concomitantemente ao encobrimento do não 

europeu.  
 

Nisto consiste o “mito da modernidade”, em vitimar o inocente (o outro) 
declarando-o causa culpável de sua própria vitimação e atribuindo-se ao 
sujeito moderno plena inocência com respeito ao ato sacrificial. Por último, o 
sofrimento do conquistado (colonizado, subdesenvolvido) será o sacrifício ou 
o custo necessário da modernização (Dussel, 1993, p. 76). 
 

 

A colonialidade e o mito da modernidade ainda fazem suas vítimas, ainda 

impõem uma suposta superioridade dos povos europeus e norte-americanos, 

colonizam o imaginário coletivo ao redor do mundo, promovem guerras sangrentas e 

comerciais em nome da civilização, fazendo um “favor” para esses povos de uma 

“cultura inferior”. 

 

A “imaturidade” total, física é o signo da América Latina. [...] A América 
Latina, portanto, fica fora da história mundial. O mesmo acontecerá 
com a África. De fato, embora haja uma espécie de trindade (Europa, 
Ásia, África) ainda assim a África ficará igualmente descartada. [...] 
Temos assim o conceito de “centro” da história mundial (Dussel, 1993, 
p. 19). 
 

A colonialidade do poder enquanto modo de dominação necessitou que o “mito 

da modernidade” já estivesse disposto para promover uma dominação do imaginário 



34 
 

e de seus respectivos saberes. É no encobrimento do outro e na negação da 

alteridade promovida pelo mito da modernidade que está assentada a colonialidade.  

Dessa forma, podemos pressupor que os conceitos de colonialidade do poder 

e o encobrimento do outro nos ajudam a compreender a infância negra no Brasil, pois, 

de acordo com Flávia de Jesus Damião e Eduardo David de Oliveira (2013, p. 8): 

 

Torna-se evidente que no Brasil foi forjado um discurso cientifico e 
político de encobrimento das múltiplas e complexas dinâmicas da vida 
– vivida e sonhada – de meninas e meninos negros e suas infâncias. 
A pobreza, a carência e a falta constituíram-se no índice privilegiado a 
matizar a produção e difusão de conhecimento acerca das crianças 
negras brasileiras, porque havia – e ainda há – um modelo cognitivo 
universal, e, exclusivo de criança e de infância no pensamento social 
brasileiro – a criança branca burguesa e sua infância. 

  
 

Nesse sentido, é importante apresentar um outro dado de grande relevância 

para esta pesquisa, o qual aponta para o pertencimento racial das crianças abrigadas. 

Em relação à raça/cor, os dados do Levantamento Nacional mostram que mais de 

63% das crianças e adolescentes abrigadas são da raça negra (21% são pretos e 42% 

são pardos), 35% são brancos e cerca de 2% são das raças indígena e amarela. 

(Silva, 2004). 

 

O que querem dizer esses números? Qual a relação entre a população 
negra e a medida de abrigamento? Sobre esse fenômeno, pode-se 
argumentar a partir de duas hipóteses. A primeira, obviamente, está 
relacionada à preferência explícita das famílias brasileiras pela adoção 
de crianças de cor branca, o que reflete o preconceito que tem raízes 
históricas na nossa sociedade, sobre o qual muito já se tem escrito. 
Na segunda hipótese, supõe-se que as instituições de abrigo 
representam um lócus de concentração de crianças e adolescentes 
pobres e que crianças de famílias de renda mais elevada estão menos 
sujeitas a medidas de abrigamento (Silva, 2004, p. 54). 

 

 Portanto, se aceitarmos que a condição socioeconômica exerce influência 

sobre a precarização e promove o consequente esfacelamento das relações 

familiares, podemos concluir que as chances de uma criança negra ser 

institucionalizada em nosso país são muito maiores do que uma criança branca, já 

que a primeira provavelmente vive em uma família com menos recursos financeiros. 

Esse dado demonstra nitidamente a realidade do Brasil, pois revela que, 

quando analisamos a nossa conjuntura social de forma mais profunda, a desigualdade 

racial e o racismo exercem extrema força sobre as perspectivas de vida das crianças 



35 
 

pobres e negras em nosso país. Sobre esse aspecto, Gomes (2021, p 27) nos afirma 

que, “na verdade, a história brasileira tem reservado à criança negra pobre, em 

qualquer tempo remoto ou atual, o mesmo lugar, ou o não lugar”.  

Considero esse não lugar como também o lugar do encobrimento onde o 

racismo exerce sua força e demonstra que, assim como afirma Kabengele Munanga 

(2005, p. 18), “vivemos em um país racista”.  

Segundo Silvio de Almeida (2018, p. 25): 

 

[...] racismo é uma forma sistemática de discriminação que tem a raça 
como fundamento, e que se manifesta por meio de práticas 
conscientes ou inconscientes que culminam em desvantagens ou 
privilégios para indivíduos, a depender do grupo racial ao qual 
pertençam. 
 

Em nosso país, o racismo e a desigualdade racial assumem múltiplas 

expressões, apresentando-se desde a distribuição de renda, de conhecimento, do 

saber e até mesmo do exercício pleno da cidadania, impondo diferentes formas de 

viver cada fase da vida, inclusive a infância. Nesse sentido, Mighian Ferreira Nunes 

(2017, p. 387) afirma que é preciso: 

 

Pensar como o racismo tem apagado a presença das crianças negras 
brasileiras mesmo nos espaços em que elas estão presentes, 
refletindo sobre de que forma é possível congregar a luta antirracista 
e estudos que demonstrem os modos como as crianças negras tem 
(re)existido cotidianamente. 

 

Sobre essa questão, Ivana Orionte e Sonia Souza (2005, p. 37) afirmam que “o 

espaço institucional é apenas uma parte na constituição da subjetividade, que se 

realiza em um contexto muito maior que é a sociedade”. As autoras defendem que a 

invisibilidade dessas crianças passa antes por um processo social, o qual se refletirá 

dentro da instituição e irá recair novamente sobre essas crianças institucionalizadas, 

tendo como fonte geradora o abandono em que elas estão inseridas, sendo, portanto, 

a invisibilidade “uma forma cruel e arbitrária de calar as crianças” (Orionte; Souza, 

2005, p. 53). 

Portanto, refletir sobre o apagamento das crianças negras em nossa sociedade 

nos leva a pensar também sobre aquelas que vivem em instituições e sobre como elas 

ressignificam esse espaço a partir de suas vivências, colocando-as também no 

universo das infâncias possíveis e existentes.  

 
 



36 
 

2.3 Diálogos possíveis e necessários com a Sociologia da Infância 

 

Etimologicamente, a palavra infância vem do latim (infantia) e refere-se ao 

indivíduo que ainda não é capaz de falar. Esse termo reflete uma ideia que se teve 

durante muitos séculos a respeito da criança. Essa incapacidade, conferida à primeira 

infância, se estenderia até os 7 anos, período que representaria a “idade da razão”. 

Ao longo dos séculos, a concepção de infância passou por diversas alterações. 

A iconografia produzida por Ariès – História Social da Criança e da Família (1978) –, 

por exemplo, é uma importante fonte de conhecimento histórico sobre a infância, 

sendo considerada por outros autores, a citar Del Priore (2004), como um trabalho 

pioneiro na análise e concepção da infância. 

 No entanto, precisa-se pontuar que, apesar do significado do termo infância, 

concorda-se com Manuel Sarmento (2005, p. 25), quando o autor afirma que: 

 

[...] a infância não é a idade da não-fala: todas as crianças, desde 
bebês, têm múltiplas linguagens (gestuais, corporais, plásticas e 
verbais) por que se expressam. A infância não é a idade da não-razão: 
para além da racionalidade técnico-instrumental, hegemônica na 
sociedade industrial, com a incorporação de afectos, da fantasia e da 
vinculação ao real. A infância não é a idade do não-trabalho: todas as 
crianças trabalham, nas múltiplas tarefas que preenchem os seus 
quotidianos, na escola, no espaço doméstico e, para muitas, também, 
nos campos, nas oficinas ou na rua. A infância não vive a idade da 
não-infância: está aí, presente nas múltiplas dimensões que a vida das 
crianças (na sua heterogeneidade) continuamente preenche. 

 

Sarmento é um importante autor e pesquisador português, um dos difusores da 

Sociologia da Infância (SI). Ele afirma que esta 

 

[...] propõe-se a constituir a infância como objeto sociológico, 
resgatando-a das perspectivas biologistas, que a reduzem a um 
estado intermédio de maturação e desenvolvimento humano, e 
psicologizantes, que tendem a interpretar as crianças como indivíduos 
que se desenvolvem independentemente da construção social das 
suas condições de existência e das representações e imagens 
historicamente construídas para eles (Sarmento, 2005, p. 367 apud 
Marques, 2017, p. 152). 

 

Considerando a afirmação acima, a SI distancia-se, assim, das concepções 

naturalistas e biológicas e toma-se como orientadora para esta pesquisa a 

compreensão de que a infância deve ser entendida e interpretada como uma 

construção social.  



37 
 

Sarmento (2005 apud Marques, 2007) aponta como fator de extrema relevância 

a necessidade de esclarecer a diferença entre os conceitos de criança e infância para 

a definição de um campo de estudos e investigação. Nesse sentido, o autor 

compreende que as crianças existem e fazem parte da estrutura demográfica; a 

infância, por sua vez, está relacionada a uma construção social, na qual se enquadram 

os aspectos mais uniformes e homogêneos, psicológicos, afetivos, físicos e morais 

dos indivíduos nela inseridos. 

 No texto escrito por Manuel Sarmento e Manuel Pinto, intitulado As crianças e 

a infância: definindo conceitos, delimitando o campo, os autores afirmam que as 

crianças podem ser consideradas como atores sociais e produtoras de culturas, ao 

invés de sujeitos passivos que apenas apreendem as regras e as normas, e que, na 

verdade, mesmo estando conectadas ao mundo que as rodeiam, são capazes de criar 

suas próprias formas infantis de representação e simbolização do mundo. Uma vez 

que “as culturas infantis não nascem no universo simbólico exclusivo da infância, este 

universo não é fechado – pelo contrário, é, mais do qualquer outro, extremamente 

permeável – nem lhes é alheia a reflexividade social global” (Sarmento; Pinto, 1997, 

p. 7). 

A ideia de crianças como produtoras de culturas propõe uma visão totalmente 

nova a respeito das crianças e inaugura um novo modo de se pensar, estudar e 

compreender as crianças, partindo das crianças para o estudo das realidades de 

infância (Sarmento; Pinto, 1997). 

Todavia, as crianças não constroem culturas sozinhas. Pelo contrário, é no bojo 

das relações com o meio, com os adultos e, principalmente, com outras crianças que 

as culturas das infâncias são forjadas, criadas e reinventadas. “A interpretação das 

culturas infantis, em síntese, não pode ser realizada no vazio social, e necessita de 

se sustentar na análise das condições sociais em que as crianças vivem, interagem e 

dão sentido ao que fazem” (Sarmento; Pinto, 1997, p. 7). 

Para compreender como as crianças produzem cultura, precisamos nos atentar 

aos estudos de Willian Corsaro, também pesquisador do campo e um dos principais 

responsáveis pelo desenvolvimento da SI que possui papel essencial para o 

entendimento das relações infantis. A sua visão sobre a criança e o caminho que 

utiliza para compreendê-la é o fundamento do seu trabalho, de onde fluem as suas 

contribuições para o estudo das infâncias.  



38 
 

Um dos pilares do seu estudo sobre as crianças é a ideia da cultura de pares. 

Para o autor, a cultura de pares configura-se como “um conjunto de atividades ou 

rotinas, artefatos, valores e preocupações que as crianças produzem e partilham na 

interação com os seus pares” (Corsaro, 2009, p. 32). 

Considera-se pares principalmente as outras crianças que dividem os mesmos 

espaços sociais (escola, família, abrigos). Segundo Corsaro (2011), as crianças são 

agentes sociais criativos e ativos que, ao interagirem com os grupos sociais com que 

convivem e com as realidades sociais em que estão inseridas, criam suas próprias 

culturas infantis na medida em que cooperam também para a criação das sociedades 

adultas. Para tal troca, exerce papel fundamental o contato das crianças com as 

outras.  

Um outro pilar dos estudos de Willian Corsaro consiste na noção de 

“reprodução interpretativa”. Tal conceito parte do pressuposto de que as crianças não 

apenas internalizam a sociedade e a cultura, mas também contribuem ativamente 

para a produção e as transformações culturais, interpretando-as de forma inovadora 

e criativa através de sua participação. 

Em relação ao surgimento e desenvolvimento das culturas de pares em uma 

abordagem interpretativa, Corsaro (2011, p. 129) demonstra que: 

 

[...] uma suposição importante da abordagem interpretativa é que 
características importantes das culturas de pares surgem e são 
desenvolvidas em consequência das tentativas infantis de dar sentido 
e, em certa medida, a resistir ao mundo adulto. 
 

 

Com o intuito de dar sentido às atividades desenvolvidas pelos adultos com os 

quais convivem (em primeiro momento a família, ou cuidadores nos abrigos), as 

crianças vão remodelando e recriando essa cultura. Corsaro (2011, p.128) explica que 

é “por meio da produção e participação coletivas nas rotinas que as crianças se tornam 

membros tantos de suas culturas de pares quanto do mundo adulto onde estão 

situadas”.   

As pesquisas de Sarmento (1997, 2005) e Corsaro (2009, 2011) constituem-se 

como importantes marcos para a mudança epistemológica a respeito do estudo com 

crianças. Os autores abriram novos caminhos e possibilidades para que as crianças 

fossem compreendidas como sujeitos ativos e construtores de culturas, propondo, 

assim, uma nova visão sobre as crianças e colocando-as como pesquisadoras, uma 



39 
 

vez que estão sempre dispostas a abrir-se e experimentar, sendo capazes de criar 

relações sociais no/com o mundo. 

A contribuição da sociologia da infância para o estudo das alteridades das 

infâncias é de extrema relevância para este trabalho. No entanto, ao olhar para o 

nosso país, não é possível pensar uma infância sem apresentar como ponto 

estruturante o quesito raça. Ao apresentar, ainda que de forma breve, a SI e suas 

bases epistemológicas, busco a fundamentação necessária para posicionar a infância 

negra brasileira, bem como a infância negra abrigada como também produtora de 

culturas. 

A forma como a infância se constitui está diretamente ligada aos recursos e 

acessos que lhe são fornecidos/permitidos, bem como aos dispositivos que irão ou 

não lhes afirmar a possibilidade de existência e lhes oferecer caminhos para 

experienciar suas trajetórias. A possibilidade de uma outra infância perpassa antes 

pela possibilidade de outras formas de compreender a infância para além de conceitos 

engessados e/ou colonizados. 

Nessa perspectiva, Anete Abramowicz e Fabiana de Oliveira (2012, p. 53) 

afirmam que “a base da compreensão de uma criança e de uma infância deve ser a 

diferença”. As autoras ainda nos propõem 

 

Analisar a passagem de a criança para uma criança negra. Essa 
passagem refere-se a uma visão que pensa a criança para uma visão 
que vê uma criança. A criança: única e universal para uma criança: 
impessoal, singular e múltipla. Uma criança e negra é um esforço de 
tornar compossível pensar raça, gênero, sexualidade e classe social, 
como categorias “minoritárias” (Abramowicz; Oliveira, 2012, p. 53). 

 

Elas afirmam que é necessário pensar sobre o processo de socialização das 

crianças no Brasil. E, acima de tudo, pensar novas formas de socialização que 

abordem aspectos de nossa realidade social, cultural, econômica e, sobretudo, racial, 

para que possa, assim, contemplar as diversas faces da infância em nosso país 

(Abramowicz; Oliveira, 2012). 

Ao pensar sobre a existência de diversas infâncias, volto meu olhar aqui para 

o que nos dizem os autores que pesquisam de forma específica a infância negra no 

Brasil, com o intuito de compreender as diversas nuances que se entrecruzam sobre 

essa parcela da nossa população e consequentemente incidem sobre a forma como 

a nossa sociedade se organiza e determina os espaços de existência voltados para 

essas crianças e lhes possibilita a validação de suas culturas. 



40 
 

Em sua pesquisa de mestrado, Flavia Damião (2007), que pesquisou a infância 

em um bairro periférico da cidade de Salvador, nos apresenta uma infância negra vista 

através de um outro olhar. Sua pesquisa é uma verdadeira jornada por dentro de uma 

infância possível, em um bairro “constituído por uma população afrodescendente com 

baixo poder aquisitivo” (Damião, 2007, p. 21) a saber: o bairro de Arraial do Retiro. A 

autora afirma que: 

 
 

Os novos paradigmas da pesquisa com as crianças pequenas 
brasileiras precisam ser fundados numa produção científica 
democrática que contemple a diversidade de cosmovisões existentes 
no país, expressos na vida cotidiana e no universo cultural e lúdico via 
perspectiva infantil. É preciso escutar e registrar o que as meninas e o 
meninos pequenos nos dizem através de inúmeras linguagens, sobre 
“as dores e as delícias” de ser criança brasileira (Damião, 2007, p. 
140). 

 

Repensar nossas ideias de infância é, assim como nos aponta Damião (2007), 

autorizar nosso olhar para enxergar outros caminhos de compreensão das diversas 

realidades vividas pelas crianças em nosso país.  

Dessa forma, o caminho apontado pela SI, qual seja, o de produzir 

conhecimento sobre as crianças juntamente com as crianças, apresenta-se como uma 

possibilidade para posicionar a infância negra abrigada como uma infância plausível 

e também produtora de culturas, uma vez que abarca em si todas as potencialidades 

de construção de sentido necessárias para apreenderem o espaço que as rodeiam, 

interpretá-lo, atribuir-lhe sentido e modificá-lo.  

Encerro essa breve incursão na SI ainda acompanhada por Sarmento e Pinto 

(1997). Os autores voltam ao texto para nos lembrar que “A interpretação das culturas 

infantis, em síntese, não pode ser realizada no vazio social, e necessita de se 

sustentar na análise das condições sociais em que as crianças vivem, interagem e 

dão sentido ao que fazem” (Sarmento; Pinto, 1997, p. 7). 

É preciso, enfim, produzir uma sociologia da infância negra que autoriza e 

permite às crianças negras a vivência de suas infâncias com toda a sua 

potencialidade, ao lhes oferecer um olhar e escuta sensíveis e que considere as suas 

experiências e produções culturais como sendo reflexos da sua intervenção enquanto 

seres ativos, na sociedade em que estão inseridas, e para que em qualquer espaço 

geográfico, pertencentes a qualquer grupo étnico-racial, elas sejam entendidas como 

prioridade. 



41 
 

3 VIA DE PARTO OU UM CAMINHO PARA A PESQUISA CHEGAR 

 
Algo passível de se tornar conhecimento, 
torna-se então toda a epistemologia que reflete 
os interesses políticos específicos de uma 
sociedade branca colonial e patriarcal. [...] 
Epistemologia, [...] define não somente como, 
mas também quem produz conhecimento 
verdadeiro e em quem acreditamos. [...]. 
Quando eles falam, é científico, quando nós 
falamos, não é científico. [ ...]. Eles têm fatos, 
nós opiniões, eles têm conhecimento, nós, 
experiências.  

Grada Kilomba (2016) 
 

Diversos pesquisadores atuais da infância (Zeila Demartini, 2002; Damião, 

2007; entre outros) apontam a importância do estudo sobre as infâncias a partir da 

ótica/vivência das próprias crianças. É preciso estar atento para a pluralidade que se 

estabelece no entrelaçamento dos diversos marcadores que envolvem cada infância.  

Dessa forma, ao analisar os estudos no campo das relações étnico-raciais, 

percebemos que muitos autores vêm apontando para a necessidade de se produzir 

pesquisas que privilegiem crianças negras. 

 
Aliado às demais categorias, se faz necessário considerar nos estudos 
sobre infância, a etnia – uma vez que ela é um importante marcador 
para compreensão das especificidades das infâncias brasileiras – 
tanto no que se refere à dimensão cultural, como também no que diz 
aos problemas sociais e à busca de resolução dos mesmos (Damião, 
2007, p. 15). 

 

Ou seja, quando consideramos a raça e a etnia, torna-se possível identificar e 

combater de forma mais eficaz os desafios sociais enfrentados por crianças 

pertencentes a grupos étnico-raciais historicamente marginalizados, como as crianças 

negras institucionalizadas, contribuindo, assim, para uma abordagem mais inclusiva e 

equitativa das políticas e práticas voltadas para a infância.  

Nesse sentido, essa pesquisa se caracteriza como uma pesquisa etnográfica, 

uma vez que busca, através da observação e realização de oficinas, compreender as 

experiências produzidas e partilhadas por crianças negras abrigadas em uma 

instituição para a infância na cidade de Feira de Santana. 

As pesquisas etnográficas envolvendo crianças têm o potencial de criar um 

espaço para transformações entre os envolvidos que vai além da visão das crianças 



42 
 

como seres frágeis e incapazes, chegando à percepção de que são seres que 

necessitam de proteção e cuidado, mas que, ao mesmo tempo, possuem uma 

capacidade potencial considerável. 

É necessário descolonizar o conhecimento e garantir que crianças negras 

abrigadas ocupem seu lugar enquanto crianças e enquanto produtoras de culturas da 

infância, tal como nos aponta Grada Kilomba (2016): 

 

Descolonizar o conhecimento significa criar novas configurações de 
conhecimento e poder. Então, se minhas palavras parecem 
preocupadas demais em narrar posições e subjetividades como parte 
do discurso, vale a pena relembrar que a teoria não é universal nem 
neutra, mas sempre localizadas em algum lugar e sempre escrita por 
alguém, e que este alguém tem uma história. 

 

Nesse sentido, diferentemente de outras metodologias de pesquisa que podem 

privilegiar a visão do adulto sobre a infância, a pesquisa etnográfica valoriza a 

perspectiva das crianças e reconhece sua capacidade de participar ativamente na 

produção de conhecimento. Para a pesquisadora Maria Carmem Barbosa (2014, p. 

244): 

 

Construir olhares diferentes para o grupo social infância – bebês e 
crianças – e as suas instituições de acolhimento é visibilizar e discutir 
seus direitos de produzir conhecimento, abrir portas para ampliar 
novas concepções de infância que incluam, também, as ideias de 
infância das próprias crianças. 

 

Em discussão sobre as questões teóricas e epistemológicas de pesquisa com 

crianças, Manuela Ferreira (2010, p. 155) aponta que “se admite que as próprias 

experiências das crianças do que é ser criança, são contributos inestimáveis para 

entender a infância”. Desse modo, é pertinente refletir sobre a subjetividade das 

crianças, tentando trazer para a pesquisa suas vivências, ouvindo o que nos 

comunicam seus gestos, olhares e formas de estar no território. 

Destaco aqui o conceito corpo-território como importante ferramenta na 

compreensão da infância negra abrigada. De acordo com Eduardo Oliveira Miranda 

(2014, p. 69-70), corpo-território: 

 

[...] propicia ao indivíduo entender o que está ao seu redor a partir do 
seu próprio corpo, de si mesmo sua posse sobre o seu corpo, assim 
como uma territorialidade em constante movimento que para onde se 



43 
 

desloca carrega consigo toda a bagagem cultural construída ao longo 
de suas trajetórias. 

 

Diante disso, cada criança desenvolve a partir do seu corpo-território sua 

própria experiência, e, na medida em que se apropriam do território, reconfiguram-no 

e reconstroem-no, apesar da vida em coletividade e das interações com o ambiente 

serem únicas.  

Ainda sobre esse aspecto, Damião (2007, p. 20) nos afirma que: 
 

 

A existência da infância é vivida em um espaço que está no interior de 
uma dinâmica temporal. A pulsação desse espaço é marcada pela 
potência múltipla, complexa e irregular do encontro de experiências e 
concepções singulares e coletivas de cada pessoa no decorrer do 
tempo. 
 

Nesse sentido, acho pertinente apresentar o meu campo de vivências para a 

efetivação deste trabalho. O espaço onde realizei minha pesquisa é uma instituição 

para crianças já consolidada na cidade de Feira de Santana. A instituição, que em 

2023 completou 71 anos de existência, vivenciou, ao longo desses anos, as mudanças 

geradas pelo ECA, constituindo-se como um rico campo de pesquisa, uma vez que 

atende crianças em situação de risco da cidade e região. Durante a realização da 

pesquisa, nos meses de março a junho de 2023, havia um total de 15 crianças (0 a 11 

anos) e 3 adolescentes (12, 13 e 14 anos) sob sua tutela, número que pode variar 

semanalmente, tendo em vista a chegada de novos moradores, saída para adoção 

e/ou retorno para os lares de origem. 

 Cabe pontuar, também, que, antes mesmo da construção do projeto de 

pesquisa, fiz um contato prévio com o abrigo, explicando os objetivos e obtendo, ainda 

que de maneira informal, a autorização, bem como algumas informações iniciais sobre 

o histórico e a caracterização da instituição. Durante a efetivação da pesquisa, 

novamente pude dialogar com a direção e coordenação do abrigo e obter a 

autorização formal (em anexo) para estar no espaço e em contato com as crianças.  

Durante a realização da pesquisa em campo, frequentei a instituição 

semanalmente, em todas as terças-feiras e algumas vezes às quintas-feiras, de 

acordo com a disponibilidade da agenda da instituição. Geralmente permanecia na 

instituição por 3 a 4 horas, entre 14:00 e 17:30, horário em que se inicia a rotina 

noturna das crianças. Durante esse período, busquei construir uma relação de 

confiança tanto com as crianças quanto com as cuidadoras (mães-sociais). Utilizei 



44 
 

esses momentos de observação para dialogar com as crianças e conquistar a 

confiança delas. 

Estar presente no mesmo ambiente que as crianças, visando ao mesmo tempo 

lhes dar ouvidos e compreender suas ações, requer sensibilidade e um estado de 

escuta atenta além do acolhimento em si, para que elas não se sintam invadidas. O 

território onde suas infâncias acontecem e a raça à qual pertencem são fatores 

relevantes para as dinâmicas e vivências experimentadas, posto que “toda criança é 

criança de um lugar. Do mesmo modo, toda criança é criança em algum lugar” (Jader 

Lopes; Tania Vasconcellos, 2006, p. 110).  

É importante ressaltar que a maioria das crianças que estão no abrigo, hoje, no 

Brasil, possuem pai, mãe e familiares próximos e vivos (segundo dados da pesquisa 

do Ipea6), mas, por razões legais, precisam ser afastadas do seu lar de origem. Em 

relação às crianças que fizeram parte desta pesquisa, as razões mais comuns, 

segundo as histórias que elas me contaram, estão: abandono parental, violência 

doméstica e uso e abuso de drogas por parte dos pais. Havia apenas uma criança que 

não conhecia seu pai e cuja mãe havia falecido; como nenhum familiar quis a sua 

guarda, ela precisou ser encaminhada para o abrigo. As crianças que participaram da 

pesquisa tinham idade entre 3 e 11 anos. Era um grupo pequeno, de apenas nove 

crianças, e seus nomes serão trocados para manter o sigilo e a segurança, bem como 

resguardar o direto legal das mesmas. 

Com esta pesquisa, busquei colocar as crianças como protagonistas, 

escutando-as de forma sensível (Barbier, 2007) e observando-as de forma atenta 

durante todo o tempo das visitas, mas também lhes dando a possibilidade de falarem 

sobre suas próprias ideias a respeito de infância e sobre suas vivências enquanto 

crianças negras institucionalizadas. Escutar as crianças, na perspectiva da Demartini 

(2002, p. 7), significa compreender “que uma criança, de qualquer grupo social, após 

breves espaços de tempo, já construiu algum tipo de identidade, tem uma memória 

construída”.  

Cabe ainda ressaltar que o campo de pesquisa se apresentou de uma forma 

muito diferente do que eu havia pensado. Há uma hierarquia e um controle muito 

grande sobre as crianças e a rotina diária dentro da instituição, fatores que me fizeram 

repensar a metodologia da pesquisa.  

                                                           
6 O IPEA realizou, em 2003, um censo nacional de crianças em situações de abrigamento. 



45 
 

Nesse sentido, optei por dividir o meu período dentro da instituição em duas 

etapas: a primeira etapa consistiu em observar e participar da rotina das crianças. 

Essa etapa foi de extrema relevância para me aproximar das crianças, pois pude ouvi-

las e vê-las experenciando a rotina diária da instituição, o que contribuiu para minha 

compreensão da infância negra institucionalizada. A segunda etapa consistiu na 

realização de três encontros em formato de oficina com as crianças, modificando a 

rotina diária da instituição. Mais abaixo descreverei como ocorreram esses dois 

encontros, bem como apresentarei o material desenvolvido pelas crianças durante 

esses momentos. 

A partir do que vivi e ouvi das crianças negras que estavam dentro da 

instituição, passei a construir meu diário de bordo. Os fatos que presenciei e as 

histórias que eles me contavam tinham uma relação muito próxima com outras cenas 

e relatos que eu já havia presenciado durante a minha primeira pesquisa7 com 

crianças em instituições e que tinham uma história de vida muito parecida. A partir das 

minhas visitas diárias, posso afirmar que cada dia vivido ali, de observações e olhares 

atentos, poderia facilmente ser transformado em uma dissertação. 

Para apresentar as narrativas confiadas a mim pelas crianças negras 

institucionalizadas que participaram da pesquisa, bem como as observações que fiz, 

recorri ao conceito de escrevivências, elaborado em 1987 por Conceição Evaristo 

(2018), quando ela escreveu sua primeira obra experimental de ficção. O conceito de 

escrevivências tem sido utilizado na produção acadêmica brasileira nos últimos anos, 

especialmente com a ampliação da visibilidade de Conceição Evaristo após vencer o 

Prêmio Jabuti em 2015 e por sua participação em um movimento coletivo para a 

submissão de sua candidatura à Associação Brasileira de Letras em 2018.  

A escrevivência destaca-se como uma abordagem teórica valiosa, pois permite 

romper o silenciamento que afeta a vida das mulheres negras devido à interseção com 

o racismo, uma questão fundamental que não exclui outras formas de opressão. Essa 

metodologia consiste em tecer narrativas que refletem experiências de vida, 

evidenciando aspectos coletivos.  

O termo escrevivência encapsula seu significado: uma escrita que emerge da 

vivência. Para Evaristo (2005), essa expressão representa a voz de um corpo que não 

é apenas descrito, mas vivido em sua plenitude, refletindo suas subjetividades. Por 

                                                           
7 Em 2010, realizei a pesquisa As manifestações afetivas de crianças institucionalizadas na escola e 
no orfanato como pré-requisito para a conclusão do curso Licenciatura em Pedagogia (UEFS). 



46 
 

meio dela, são trazidas à tona as experiências de ser mulher e negra, denunciando as 

complexas interseções de gênero e raça que exacerbam as opressões e relegam 

essas mulheres a uma posição de subalternidade na sociedade. 

Nesta pesquisa, será a voz da criança negra abrigada que, a partir das 

escrevivências da pesquisadora, ganhará visibilidade. A infância nos contos de 

Conceição Evaristo, saliente-se, é marcada pelas suas vivências e pela percepção da 

realidade enquanto uma mulher negra. 

Em contos como “Zaíta esqueceu de guardar os brinquedos”, “Di Lixão” e 

“Lumbiá”, do livro Olhos D’Água, a infância nos contos de Conceição Evaristo é 

frequentemente retratada como um período de descoberta, desafios e resistência. 

Suas narrativas mergulham nas experiências de crianças negras que enfrentam as 

complexidades do racismo, da pobreza e da marginalização social desde cedo. 

Evaristo oferece um olhar sensível e crítico sobre as vidas dessas crianças, 

destacando suas lutas e estratégias de sobrevivência em meio a um ambiente muitas 

vezes hostil. Ela aborda temas como a violência doméstica, a falta de acesso à 

educação de qualidade e a busca por identidade e pertencimento. 

Apesar das adversidades, as crianças nos contos de Evaristo também 

encontram momentos de alegria, solidariedade e resiliência. Elas se apoiam 

mutuamente e buscam formas de afirmar suas vozes e suas histórias, desafiando as 

expectativas impostas pela sociedade. 

Ao explorar a infância negra de maneira tão autêntica e multifacetada, 

Conceição Evaristo oferece uma poderosa reflexão sobre as injustiças e as 

possibilidades de transformação, ao mesmo tempo em que celebra a força e a beleza 

dessas crianças em sua jornada de autodescoberta e empoderamento. 

Para Eduardo Duarte (2007), a produção literária de Conceição Evaristo traz 

ao público uma literatura que transita do poema para o conto e deste para o romance, 

sendo uma produção literária marcada pela singular narrativa poética que tem origem 

no já referida escrevivência. É uma escrita que nasce do cotidiano, das lembranças, 

da experiência de vida da própria autora e do seu povo, revelando a condição do 

afrodescendente no Brasil. 

 

Esse sujeito de enunciação, ao mesmo tempo individual e coletivo, 
caracteriza não apenas os escritos de Conceição Evaristo, mas da 
grande maioria dos autores afro-brasileiros, voltados para a 
construção de uma imagem do povo negro infensa aos estereótipos e 



47 
 

empenhada em não deixar esquecer o passado de sofrimentos, mas 
igualmente, de resistência à opressão (Duarte, 2007, p. 24). 

 

A própria Evaristo afirma que a escrevivência “não é uma escrita narcísica, pois 

não é uma escrita de si, que se limita a uma história de um eu sozinho, que se perde 

na solidão de Narciso” (Evaristo, 2020, p. 38). É nesse sentido que Lissandra Vieira 

Soares e Paula Sandrine Machado levantam a possibilidade e importância de alçar a 

escrevivência como uma metodologia de pesquisa: 

 

Em tempos de intolerância e de profundos retrocessos quanto ao 
acesso a direitos fundamentais, as escrevivências despontam como 
uma metodologia e uma ética de pesquisa que aposta na escrita como 
forma de resistência. (Soares; Machado, 2017, p. 217). 

 

 

A escrevivência é, portanto, uma experiência de contar histórias que busca 

dar visibilidade às experiências pessoais, especialmente daqueles que historicamente 

foram marginalizados ou silenciados. Desse modo, ao me utilizar da escrevivência 

enquanto metodologia de pesquisa, não me coloco como totalmente neutra e alheia a 

uma compreensão mais subjetiva e emocional das questões abordadas, 

especialmente aquelas que permearam minha jornada enquanto pesquisadora. 

Para a segunda etapa da pesquisa, realizei com as crianças a leitura coletiva 

do livro infantil Uma zebra fora do padrão, de autoria da Paula Browne. A personagem 

do livro, uma zebra, adora construir listas e o livro traz as diversas listas que ela 

constrói. Após a leitura e discussão do texto, as crianças foram convidadas a 

construírem coletivamente duas listas, intituladas “Coisas que toda criança gosta de 

fazer” e “Coisas que eu posso fazer aqui na instituição”.  

Além dessas duas listas, em um segundo momento de oficina, as crianças 

foram convidadas a construírem, individualmente, uma lista de coisas que elas gostam 

de fazer. Para a construção dessa segunda lista, disponibilizei livros, revistas e 

tesoura sem ponta, para que elas pudessem fazer recortes, pois a maioria das 

crianças participantes da pesquisa ainda não sabiam escrever.  

No capítulo que segue, apresento as produções efetivadas durante esses 

momentos e discuto-as a partir do referencial teórico já apresentado anteriormente. 

 

 

 

 

 



48 
 

4 NASCIMENTO DA PESQUISA 

 
São os simples que nos libertam dos 
simplismos, que nos pedem a explicação 
científica mais consistente, a melhor e mais 
profunda compreensão da totalidade concreta 
que reveste de sentido o visível e o invisível. O 
relevante está também no ínfimo. É na vida 
cotidiana que a história se desvenda ou se 
oculta. 

José de Souza Martins (2000) 
 

Neste capítulo apresento e reflito conceitualmente acerca da produção gerada 

a partir das observações e das oficinas com as crianças. Essa produção será 

apresentada a partir da seleção de temas que foram identificados nas observações e 

nas falas das crianças durante as oficinas, as quais dialogam diretamente com a 

problemática da pesquisa: como as crianças negras experenciam a infância dentro de 

uma instituição que abriga crianças?  

O capítulo divide-se em dois grandes blocos. No primeiro bloco, Escrevivendo 

com as crianças abrigadas, apresento trechos do meu diário de bordo8, bem como 

alguns diálogos com as crianças, buscando tensionar com base no referencial teórico 

para compreender algumas cenas vividas dentro do abrigo. O segundo bloco, Já sei 

falar, apresenta as produções das crianças durante as oficinas e os diálogos que 

aconteciam durante os momentos de confecção das imagens, em que busco, também 

a partir do referencial teórico, problematizar essas produções.  

 

4.1 Escrevivendo com as crianças abrigadas 

 

4.1.1 O abrigo institucional 

 

Desde a minha primeira vez no abrigo, estranhei o silêncio e a calmaria. 

Cheguei até mesmo a questionar se não havia crianças ali naquele dia. Alguém me 

respondeu que sim, as crianças estavam por lá, mas estavam em “casa”.  

Assim que o portão se abre, é possível avistar uma igreja. O abrigo é uma 

instituição vinculada a uma igreja protestante e tem parceria com o governo municipal; 

por isso, enquanto as crianças permanecerem no abrigo, elas devem frequentar os 

                                                           
8 Os trechos que se referem ao diário de bordo estarão em itálico. 



49 
 

cultos. À direita, é possível avistar um grande terreno aberto com algumas árvores e 

um parque de diversões. O parque é cercado por uma grade verde e fica sempre 

trancado por um cadeado. Logo mais, à frente do terreno, há uma área coberta, com 

algumas mesas e cadeiras de plástico e bancos de cimento, onde ocorrem as reuniões 

com as famílias e os encontros com visitas. Seguindo à frente está o refeitório, mas, 

antes, passamos por uma grande parede de brinquedos, todos bem arrumados e 

organizados, mas paralisados por ali, pois as crianças não brincam com eles. Registrei 

essa estante, pois ela me incomodou bastante. 

 

Figura 1 – Para que serve um brinquedo? 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

  

O refeitório possui duas grandes mesas e muitas cadeiras, três geladeiras, 

quatro freezers e um bebedouro. Os copos ficam disponíveis em cima de um balcão, 

e as crianças têm liberdade para beber água sempre que precisarem.  

À direita estão as casas lar, construídas após a determinação legal que 

extinguiu os grandes orfanatos em nosso país. No abrigo existem três casas menores, 

as quais são alojamentos que lembram a estrutura de uma casa, com dois deles sendo 

utilizados e um terceiro em reforma. A primeira casa lar é composta por uma cozinha, 

uma bancada com algumas torneiras, um espelho na vertical e uma pia grande. Ao 

lado, há um banheiro coletivo que as crianças usam com mais frequência. Há também 

uma sala com duas mesas para as refeições e uma outra sala com um aparelho de 

televisão e um aparelho de DVD. Ali as crianças têm à sua disposição uma caixa com 



50 
 

diversos DVDs de desenho infantil. Nessa sala há um banco de cimento e algumas 

cadeiras.  

Há ainda uma dispensa, que fica sempre trancada, cuja chave fica com a mãe 

social responsável pelas crianças. No abrigo, as crianças são separadas por idade. 

Nessa “casa” estão morando atualmente (março a junho de 2023) sete crianças, com 

idade entre 6 e 11 anos, e mais dois adolescentes, ambos com 13 anos. Desse grupo, 

quatro são meninas e cinco são meninos, sendo que entre eles há alguns que são 

irmãos. Durante a visita, eles estavam na sala menor, assistindo a um DVD da pantera 

rosa. 

Na casa seguinte, também chamada de berçário, ficam as crianças com idade 

entre 0 meses e 5 anos, além de outras três crianças de 9 anos. Duas dessas crianças 

têm paralisia infantil e outra é autista não verbal. Apesar da idade avançada, ficam 

aqui porque é onde há mais adultos para ajudar a cuidar. Além dessas crianças, há 

hoje nessa casa (março a junho de 2023) um recém-nascido de apenas dez dias e 

outro com cinco meses, a mesma idade do meu filho, e mais um com um ano de idade. 

Confesso que não estava preparada para a visita ao berçário, peguei todos eles no 

colo e chorei ao lembrar que, enquanto meu filho estava em casa sendo paparicado 

pela avó e pela tia, aquele pequeno estava ali sentado na cadeira de balanço, olhando 

para o teto. 

 

A partir das observações do espaço e da dinâmica diária, pode-se considerar 

que, dentro das opções de acolhimento institucional, o abrigo é a modalidade que foi 

adotada nesse espaço, pois, de acordo com as Orientações Técnicas: serviço de 

acolhimento para crianças e adolescentes (2009), coordenadas pelo Conselho 

Nacional dos Direitos da Criança e do Adolescente e pelo Conselho Nacional de 

Assistência Social, que visam regulamentar a organização e oferta dos serviços de 

acolhimento para crianças e adolescentes no território nacional, o abrigo institucional: 

 

[...] tem como objetivo proporcionar acolhimento a crianças e 
adolescentes em situação de abandono ou quando suas famílias não 
estão temporariamente capacitadas para fornecer cuidado e proteção. 
Nestas circunstâncias, esses jovens são acolhidos temporariamente 
até que seja viável sua reintegração à família de origem, ou, na 
impossibilidade disso, encaminhados para uma família substituta 
(Brasil, 2009). 

 



51 
 

Ao caminhar pelo abrigo, fui me questionando sobre como as crianças vivem 

suas vidas aqui, quais as atividades que lhes são oferecidas, e, ainda que não seja o 

objetivo da minha pesquisa, é inevitável se questionar a origem dessas crianças e 

onde estão seus pais, seus familiares, o que lhes aconteceu para que essas crianças 

viessem parar aqui. 

Esses questionamentos acerca da origem das crianças institucionalizadas são 

recorrentes em diversos estudos realizados no Brasil (Dell’Aglio; Hutz, 2004; Naiff; 

Naiff, 2012; Parreira; Justo, 2005; Ricardo; Lavoratti, 2007; Siqueira; Dell’Aglio, 2006; 

entre outros). Nesse sentido, a pesquisadora Vanessa Cristina dos Santos Saraiva 

(2019) afirma que, para responder a essa pergunta, precisamos olhar para o histórico 

da institucionalização no Brasil, considerando que sempre houve no país uma política 

eugenista, controladora e racista, que considerava o negro como um mau que devia 

ser expurgado da sociedade. É nesse cenário que as instituições de acolhimento se 

consolidam no imaginário cultural da nossa nação, sendo o principal resultado da 

violência institucionalizada por parte do Estado, a qual, segundo a autora: 

 

É direcionada a um segmento social que possui raça, cor e sexo: 

negros, pobres, mulheres e suas crianças. O papel do Estado sobre 

esse público tem se configurado como produtor de grupos familiares 

negligentes, evidenciando dessa maneira uma violência programada, 

haja vista que a natureza das expressões da “questão social” que 

impactam sobre essas famílias são conhecidas, tratadas, gerenciadas, 

mas não eliminadas. Ou seja, os motivos que possivelmente 

desembocam no acolhimento já são notórios, mas não erradicados. 

Estes são reconfigurados em dinâmicas individuais e familiares 

(Saraiva, 2019, p. 77). 
 

A situação com as crianças desse abrigo não é diferente: a maioria das crianças 

que estão aqui nesse momento são alvo de proteção judicial e, ao contrário do que 

boa parte da população acredita, a maioria das crianças não são órfãos, possuem pai 

e mãe vivos, mas, por estes não serem capazes de assegurar uma vida digna para 

seus filhos (de acordo com a justiça), acabam perdendo de forma provisória ou 

definitiva a guarda deles. 

 

4.1.2 Quem são as crianças participantes da pesquisa 

 

A vida no abrigo segue um outro ritmo e anda de mãos dadas com a ordem e 

com a rotina estritamente organizada. Há uma série de pessoas que cuidam das 



52 
 

crianças e do seu bem-estar, sinto-me o tempo todo vigiada, e, como forma de tentar 

me aproximar das crianças, passei a ajudá-las com as tarefas escolares. Sempre que 

chego na instituição, busco aquelas que precisam de ajuda. Algumas delas, quando 

me veem chegar, já vão buscar suas mochilas da escola e sentam a me esperar. 

 Com o passar dos dias e das visitas, fui conseguindo identificar as crianças 

que estavam sempre por perto quando eu estava no abrigo, conseguia dialogar com 

elas e de maneira sutil, saber um pouco mais sobre cada uma delas. O grupo que me 

acompanhava sempre era composto por nove crianças com idades entre 3 a 11 anos, 

e pelo menos dois adolescentes. As outras crianças ficam a maior parte do tempo no 

berçário e poucas vezes saem para a área externa. E, assim como eu lhes pergunto 

algumas coisas, elas também estão sempre a me questionar sobre o que faço ali, e 

quem sou eu. 

Com o passar dos dias e das visitas, eles foram me questionando e buscando 

entender o que, afinal, eu fazia ali. Fui explicando individualmente, mas, no quinto 

encontro, aproveitei que as cuidadoras estavam na área externa e fiz uma explicação 

para todos eles sobre a pesquisa, e sobre como pretendia realizá-la. Perguntei se elas 

aceitariam participar e uma das crianças me perguntou: “Pra que, tia? Pra que a 

senhora quer saber sobre a gente? Nunca vi isso!” Respondi-lhe que já havia vivido 

muito tempo com crianças de outro abrigo, que isso havia despertado meu interesse 

e que queria saber do que eles brincavam e o que gostavam de fazer. Aproveitei ainda 

esse momento para lhes explicar que, quando fosse escrever sobre os encontros com 

eles/elas, eu não poderia utilizar seus nomes reais, precisaria de nomes inventados 

por eles. 

Nesse momento fui anotando os seus nomes e as suas escolhas. A partir de 

agora, meus colaboradores da pesquisa são: Vini, 11 anos; Luisa, 10 anos; Sol, 10 

anos; Hulk, 9 anos; Lua, 7 anos; Estrela, 7 anos; anos; Kleiton, 6 anos; Davi, 3 anos; 

Leão, 3 anos.  

 

Durante a escrita, senti a necessidade de também dar um nome ao “abrigo”, e 

a partir desse ponto o chamarei de Flor de Cacto. O nome refere-se à capacidade que 

a vida possui de florescer sempre, mesmo em meio ao caos e sob as mais difíceis 

condições, assim como a vida no sertão, assim como a infância em um abrigo. 

Entre as crianças abrigadas no Flor de Cacto, há dois grupos de irmãos: Ana, 

Hulk e Leão; e Lua e Davi. De todas as crianças que estavam no abrigo no momento 



53 
 

da pesquisa, apenas Lua e Davi podem ser consideradas não negras (tendo a pele 

branca e os olhos claros). As demais crianças que estão no abrigo nesse momento 

(março a junho de 2023) são todas negras, incluindo as do berçário.  

Ao buscar pesquisas sobre a infância abrigada, são poucos os autores que 

centralizam seus trabalhos na infância negra, apesar de serem essas crianças que 

compõem o maior percentual dentro das instituições de acolhimento. De acordo com 

o Conselho nacional de Justiça (2019), das 47 mil crianças abrigadas no Brasil, 67% 

são pretas ou pardas.  

O racismo emerge como uma lente crucial para entender a desigualdade atual 

enfrentada pela comunidade negra, permeando também o mundo das crianças e 

adolescentes, onde persiste a crença na existência de raças superiores e inferiores. 

Assim nos explica Gomes: 

 

[...] a discriminação racial e o racismo existentes na sociedade 
brasileira se dão não apenas devido aos aspectos culturais dos 
representantes de diversos grupos étnico-raciais, mas também devido 
à relação que se faz na nossa sociedade entre esses e os aspectos 
físicos observáveis na estética corporal dos pertencentes às mesmas 
(Gomes, 2017, p. 45). 

 

Enfatiza-se uma dinâmica de poder vertical, marcada pela necessidade de 

subordinar, subjugar e inferiorizar o outro, no caso, o negro, perpetuando, assim, o 

projeto eugênico genocida brasileiro. Sobre esse aspecto, Saraiva (2019, p. 85) 

afirma: 

 

[...] compreendemos que essas crianças e adolescentes negras são 
penalizadas por um sistema que deveria protegê-las, a partir de um 
processo de abrigamento acentuado e pela criminalização das 
famílias. O caráter retrógrado de tudo isso, fica evidente: o ranço 
conservador e a moral cristã que permeavam as ações realizadas no 
âmbito da política social da infância e adolescência na Era da 
Menoridade (a ideia de limpeza, controle, doutrinação) não foram 
efetivamente superados, mas antes, ré- funcionalizados mediante as 
novas necessidades de acumulação: manter lucros, pacificar grupos 
sociais, doutrinar segmentos para o mercado de trabalho e para o não 
questionamento dessa ordem social, ainda no momento de construção 
da subjetividade desse segmento. 

 

O racismo influencia as interações sociais das crianças negras abrigadas, 

levando-as a rotinas de discriminação e marginalização dentro e fora dos abrigos. 

Patricia Hill Collins (2020) em seu livro Pensamento Feminista Negro, discute o 



54 
 

conceito de interseccionalidade e aponta como as estruturas de poder opressivas, 

como o racismo, o sexismo e a classe social, se entrelaçam para moldar as 

experiências das pessoas negras. No caso das crianças negras abrigadas, o racismo 

pode interagir com outras formas de opressão, como o abandono, a pobreza e o 

trauma, exacerbando ainda mais sua vulnerabilidade e marginalização. 

 

4.1.3 Um dia que vale a pena ser lembrado 

 

Viver sua vida em um espaço fora da sua casa não é fácil nem mesmo para um 

adulto. Durante as minhas observações, essa inquietação me chegou: o que posso 

fazer para oferecer um acalanto a essas crianças?  

Devido a questões pessoais, e também à própria agenda do abrigo Flor de 

Cacto, precisei aumentar o meu tempo de visitas. Fui aos poucos me tornando uma 

figura conhecida – já nem precisava mais de autorização para entrar. Até mesmo 

aquela vigilância absurda sobre mim se tornou mais leve.  

À medida que ganhava o espaço, conquistava as crianças e elas também me 

conquistavam. Vi-me falando sobre elas com a minha família, me emocionando com 

cada fato novo sobre as suas trajetórias. Impressiona-me como podem ser tão jovens 

e já terem vivido tantas experiências marcantes. Essa “liberdade” dentro do abrigo me 

proporcionou algumas experiências marcantes também. Abaixo, apresento uma 

dessas vivências. 

 

O dia era 14 de abril, uma sexta-feira. Naquela semana, eu já havia visitado o 

abrigo na terça-feira, mas, como consegui um tempo livre, decidi ir até o Flor de cacto 

novamente. Avisei à coordenadora e ela me autorizou, mas informou que não estaria 

lá, nem ela e nem as assistentes sociais, e que provavelmente eu ficaria “sozinha” 

com as crianças.  

Ao chegar no abrigo, passei pelo portão, caminhei no sentido do refeitório e não 

vi nenhuma criança. Olhei para o relógio, ainda eram 14:15, cheguei a pensar que as 

crianças não estavam por ali, fui até a cozinha, as “tias da cozinha” estavam todas 

ocupadas, me deram boa tarde rapidamente e logo voltaram a limpar os vestígios do 

almoço. Segui em direção à casa dos meninos maiores, decidi ligar o gravador do 

celular para registrar as conversas, quando pisei o pé na soleira da porta, eles me 



55 
 

olharam surpresos. Estavam com roupa “de dentro de casa”, sentados, todos bem à 

vontade, assistindo DVD e fui bombardeada por diversas perguntas: 

 

Vini: Tia? A senhora veio aqui hoje, foi? 
Luiza: Tia? Quer que eu vá chamar alguém, tia? 
Vini: Tia, a senhora mora aqui perto é? 

 

  Fui respondendo a todos com calma, e lhes expliquei que estava ali para vê-

los e que não queria falar com ninguém, apenas passar um tempo com eles, e 

perguntei se eu podia fazer isso. Ao que Hulk me questionou: 

 

– Tia, a senhora pode até ficar, mas a gente tá aqui ó, vendo desenho 
de criança, a senhora vai assistir por acaso? 
Eu: Claro, Hulk, eu vim aqui para isso mesmo, fiquei sabendo que hoje 
vocês iriam assistir, aí vim aqui saber o que vocês gostam de assistir! 

 

Ele sorriu e correu para buscar a caixa de DVDs, e foi me contando todas as 

histórias dos DVDs, enquanto me mostrava ia falando sobre como funcionava a 

dinâmica ali na salinha da televisão: 

 

Vini: Oh tia, deixa eu falar, aqui é assim, cada um pode escolher seu 
filme ou desenho, aí todo mundo pode assistir, não pode trocar, só 
quando chegar no fim, ou a pessoa mesmo que escolheu não quiser 
mais assistir. Mas aí a senhora sabe né? Os meninos grandes quando 
chega, eles não respeitam, aí a gente chama a outra tia lá, que toma 
conta de nós... Mas aí ela chega e bota todo mundo de castigo, desliga 
a televisão. Mas hoje não vai acontecer isso, né tia? A senhora está 
aqui, ainda bem. 
Eu: Nossa Vini, que chato né, mas vamos ficar bem, vai dar tudo certo, 
os meninos maiores não estão por aqui, estão onde? 
Vini: Um tá dormindo, e outro tá de castigo tia, porque ele bateu em 
nós, aí a tia botou ele lá no quarto, pra ele parar de ser assim. 
Eu: Entendi, mas me conta uma coisa, eu estou vendo que tá 
passando a pantera cor de rosa, quem foi que escolheu esse filme? 
Estrela: Fui eu, tia, eu e Luisa, a gente se juntou e escolheu esse, 
porque é tudo rosa, a gente gosta de rosa! 
Eu: Hum, que legal, eu também gosto de rosa, mas não muito assim, 
a pantera cor de rosa é tudo muito rosa. 
Sol: Tia, eu também acho, eu sou menina também, mas não gosto 
tanto assim de rosa, essas meninas é tudo besta com coisa rosa. 
Vini: E eu e os meninos, a gente só gosta de filme de herói, mas aqui 
não pode assistir todos, tem uns que é proibido aqui, porque não é de 
Deus, aí, aqui só pode o Homem Aranha e o Capitão América, porque 
eles não falam palavrão, tem uns filmes que tem palavrão, aí a gente 
não pode assistir aqui. 

 

  Essa conversa sobre preferências de filme continuou e eles foram me 

mostrando quais filmes gostavam ou não de assistir e como se organizavam na sala 



56 
 

da televisão. Eles demonstravam muita responsabilidade e, principalmente, muito 

respeito pelas cuidadoras, mesmo na ausência delas. 

Essa postura das crianças despertou a minha atenção durante todo o meu 

período dentro da instituição: o fato de estarem sempre a obedecer às regras e como 

se colocavam como responsáveis pela manutenção dessas regras, todas elas 

instituídas pelos adultos – mesmo na ausência desses adultos, as crianças 

costumavam obedecer.  

Nilma Lino Gomes e Cristina Theodoro (2021), no texto Do poder disciplinar ao 

biopoder à necropolítica: a criança negra em busca de uma infância descolonizada, 

descrevem o processo de massificação da institucionalização das crianças negras em 

nosso país. As autoras utilizam-se de conceitos cunhado pelo filósofo Achille Mbembe 

e discutem como esses conceitos dialogam com a realidade das crianças negras 

brasileiras. 

 

Se nas duas primeiras décadas do século XX, no que tange ao 
atendimento do menor, é estabelecido o poder disciplinar, com a 
construção de instituições de caráter corretivo e normativo, a partir dos 
anos vinte do mesmo século, especificamente, nos anos trinta e 
quarenta, emerge a regulamentação desse atendimento, por meio da 
criação de leis federais e de processos de criação de instituições em 
todo o âmbito nacional. No entanto, há que se destacar que tanto em 
um quanto em outro poder, a criança pobre foi tida como menor, 
perigosa e de risco para a sociedade brasileira, sendo a sua clausura 
a única medida a ser tomada (Gomes, 2021, p.16-17). 

 

Para as autoras, o caráter dessas instituições refletia o ideário que a sociedade 

tinha sobre essas crianças, as quais precisariam então ser conduzidas a um ambiente 

onde aprenderiam as regras e as normas necessárias para “viver em sociedade”, 

compreendendo, dessa forma, “qual o seu lugar”, assumindo a sua subalternidade. 

Ao discutir sobre as vivências das crianças dentro das instituições de 

acolhimento, Célia Vectore e Cíntia Carvalho (2008) apontam que existem diversos 

aspectos que incidem sobre a infância abrigada, gerando um não-lugar para essas 

crianças, mesmo dentro de um espaço desenvolvido para a sua proteção.  

 

Além das experiências dolorosas vivenciadas antes da 
institucionalização, a criança abrigada parece dispor de um espaço 
restrito para manifestar os seus desejos e necessidades, de se fazer 
ouvida e compreendida, sujeitando-se continuamente às rotinas 
rígidas da instituição, às normas do judiciário, enfim, constituindo-se 
dia-a-dia num “sujeito sujeitado” (Vectore; Carvalho, 2008, p 447). 

 



57 
 

Dessa maneira, dentro do abrigo, as crianças negras percebem-se vivenciando 

conflitos gerados por situações antagônicas, pois, ao mesmo tempo que reconhecem 

que a instituição provê os recursos necessários para sua sobrevivência, há um 

afastamento dos aspectos que julgam importantes para suas vidas, como a 

convivência familiar e social.  

Ainda relatando esse dia, quero apresentar um outro fato que também marcou 

as minhas visitas ao abrigo e que, mais uma vez, aponta para a não garantia dos 

direitos das crianças dentro da instituição. 

 

Nessa mesma tarde, chegou o momento do lanche no abrigo Flor de Cacto. As 

crianças começaram a me perguntar que horas eram, eu respondi que era próximo às 

15h30, e eles se entreolharam dizendo que estavam com fome e que aquele era o 

horário do lanche, mas não podiam incomodar a “cuidadora”, pois ela estava ocupada 

limpando a igreja, já que no fim de semana haveria festa.  

Nesse momento questionei sobre como funcionava o lanche ali no abrigo, e as 

crianças me explicaram: 

  

Kleiton: Aqui é assim, a mulher que tá cuidando da gente no dia, faz 
o suco e a gente come com biscoitos. Cada um pode comer quatro 
biscoitos e um copo de suco. 
Luisa: Etaa Kleiton, não é nada de quatro, é cinco biscoitos que cada 
um come, tu já gosta de mentir, né? Não sabe que o pastor já falou 
que isso não é de Deus? 
Kleiton, sorrindo de canto, responde:  
Kleiton: Tá bom, tá bom, etaa Luisa! Não precisa disso, aff, tudo tu 
fala coisa de Deus... É cinco mesmo tia, eu não gosto de biscoito com 
suco, só pego mesmo para não ficar com fome. 
Luisa: Claro, Kleiton, se aqui a gente tudo é de Deus, tu quer que eu 
fale coisa do diabo é? 
Kleiton: Misericórdia Luisa, tá repreendido viu? Tia, a senhora tá 
vendo ela falar essas coisa, tia?  
Eu: Não gente, vamos parar de falar essas coisas, todo mundo aqui é 
de Deus, não é? Não precisa brigar por isso, vamos lá organizar o 
lanche? 

 

Então me levantei e perguntei a Vini como poderia ajudar. Como ele era o mais 

velho, pedi que me explicasse como era o procedimento. Ele me explicou detalhe por 

detalhe, disse que havia uma chave, pois a dispensa onde ficavam os biscoitos estava 

trancada, precisava pegar essa chave com a cuidadora, depois eu teria que fazer o 

suco, distribuir os biscoitos e, no fim, deixar tudo como achei, para não dar problema. 



58 
 

Bem, ele foi me guiando por dentro da cozinha do abrigo, me explicando como 

funcionava cada coisa ali. Correu junto com o Hulk, lá na igreja, pegou a chave e me 

entregaram, fui junto com Vini e com Sol até a dispensa, eles sabiam onde estava 

cada coisa que eu precisaria utilizar: os biscoitos, os pratos, os copos, o liquidificador, 

o açúcar, eles iam apontando e me pedindo para pegar as coisas que iríamos utilizar.  

Seguimos novamente para a cozinha, perguntei onde estariam as frutas para 

fazer o suco. Vini me respondeu: 

– Assim tia, tem um maracujá na geladeira, sabe? A senhora acha que dá? Mas 

qualquer coisa, eu vou ali correndo no pé de maracujá e pego mais. 

Pedi que ele fosse sim buscar mais maracujás, ele novamente correu até um 

pé de maracujá que ficava atrás da cozinha, voltou com as frutas, fiz o suco, ele me 

disse a quantidade de açúcar que deveria colocar – “Três colheres, tia, se não fica 

muito doce” –, servi o suco, os biscoitos. As crianças comeram, lavaram umas suas 

vasilhas e voltaram a ver desenhos. E quando me viu lavando as peças do 

liquidificador, Vini me interpelou: 

 

Vini: Tia, a senhora hoje pareceu uma mãe, quer dizer, eu acho, acho 
que uma mãe deve fazer assim. A senhora tem filho, tia?  
Eu: “Assim” como, Vini? Eu só fiz o suco para vocês... 
Vini: Não tia, mas é o jeito que a senhora fala, e como trata a gente, 
acho que a mãe trata os filhos assim. 
As outras crianças concordaram com ele, e eu respondi que apenas 
havia respeitado eles e que acreditava que eles deveriam ser tratados 
sempre dessa forma. 

 

Esse momento vivenciado por mim e pelas crianças foi um momento de afeto, 

em que por um instante pude adentrar na dinâmica da vida delas e, de algum modo, 

oferecer presença, mas também é um momento de denúncia, pois retrata como o 

abrigo fere as indicações do ECA para o acolhimento de crianças e adolescentes.  

Para Vanessa Saraiva (2019), autora que discute a relação existente entre os 

conceitos de abrigo e proteção que incidem sobre crianças e adolescentes negros, 

historicamente, no Brasil, o acolhimento institucional é considerado uma medida de 

proteção que tem suas raízes na prática eugênica e higienista adotada desde a Era 

do Menorismo. Segundo a autora, esse mecanismo foi concebido com o objetivo de 

controlar o número de crianças em situação de rua ou abandono, as quais eram vistas 

como potenciais transgressoras e demandavam intervenção pública. No entanto, as 

ações direcionadas às crianças e adolescentes, em sua grande maioria negras 



59 
 

durante esse período, eram marcadas pelo descaso, não apenas pela falta de 

preservação dos vínculos familiares, mas também pela ausência de uma perspectiva 

que reconhecesse esse segmento como sujeito de direitos, merecedores de afeto. De 

acordo com a autora:  

 

Podemos inferir que a ideia de que o Estado é protetor é contraditória, 
é um fetiche, pois este atende sim a constante necessidade de defesa 
da propriedade privada. Crianças e adolescentes que podem interferir 
na dinâmica de mercantilização da cidade com sua presença nas ruas 
esmolando, historicamente foram recolhidas sob a justificativa 
falaciosa da proteção estatal. Contudo, permaneciam em instituições 
totais que não passava de espaços prisionais perpassados por 
violência e dor (Saraiva, 2019, p. 79).  

 

Ainda no bojo das discussões sobre a infância negra abrigada no Brasil, 

Michelle Villaça Lino e Lilian Angélica da Silva Souza (2022) buscam compreender as 

concepções racistas que balizaram o acolhimento das crianças negras em nosso país 

e como essas concepções continuam a influenciar essas instituições nos dias atuais. 

De acordo com as autoras: 

 

As noções pré-concebidas do acolhimento institucional como lugar 
natural para crianças e adolescentes pobres e negros/as, contribuem 
para intervenções disfarçadas de cuidado, mas que podem ser 
violadoras de garantias básicas. Por isso, a proteção oferecida nestes 
espaços, precisa ser discutida dentro e fora do sistema de garantia de 
direitos, chamando a atenção daqueles que lidam direta ou 
indiretamente com o público acolhido nas instituições. Tudo o que 
perpassa o acolhimento institucional como forma de proteção pode e 
deve ser problematizado: como narrativas, episódios ocorridos, 
reuniões de equipe, estudos de casos, entre outros, que servem como 
analisadores. Empreender tais análises, nos possibilita deslocar, 
estranhar, indagar e desnaturalizar situações interpretadas como 
cristalizadas (Lino; Souza, 2022, p. 113). 

 

Nesse sentido, o momento descrito acima desvelou a não vinculação afetiva 

como um modus operandi já naturalizado no ambiente do abrigo. No entanto, a 

vinculação afetiva é uma necessidade fundamental para o desenvolvimento saudável 

de crianças abrigadas, pois proporciona segurança emocional, estabilidade e senso 

de pertencimento. Para essas crianças, que muitas vezes foram privadas de relações 

familiares estáveis, o estabelecimento de vínculos afetivos significativos poderia ser 

essencial para superar traumas e promover o desenvolvimento positivo.  



60 
 

Ao investigar aspectos relacionados à criação de vínculos em crianças 

abrigadas, Bruna Hecht e Rebeca Fabricio Pereira da Silva (2009) concluem que: 

 

O que ficou comprovado é que na verdade essas crianças não 

precisam de “coisas” e o mais importante não são somente as 

oportunidades, mas sim o sentimento de pertencer, de “sentir-se em 

casa”, no seio de uma família, mesmo que esta família seja 

institucional, precisam de afeto e atenção e alguém disposto a escutá-

las e lhes dar amor (Hecht; Silva, 2009, p. 16). 

 

A relação entre criança e cuidador é relatada nos estudos de diversos autores 

(Alexandre; Vieira, 2004; Freud; Burlinghan, 1958; Cavalcante, 2007; Martins; 

Szymanski, 2004; Gontijo; Medeiros, 2007; Costa, 2002). Tais autores afirmam que a 

relação cuidador/criança em uma instituição pode auxiliar a criança no 

desenvolvimento de sua independência e fortalecer sua autoestima, dando-lhe 

subsídios emocionais necessários para superar as dificuldades encontradas.  

Ao falar sobre o desenvolvimento emocional das crianças institucionalizadas, a 

pesquisadora Andrea Tostes (2003) afirma que esse desenvolvimento só é possível 

se for oferecido a essas crianças um ambiente adequado que possibilite a constituição 

de um self verdadeiro. Para a autora, esse self seria fruto da evolução de dependência 

absoluta (quando crianças) para a independência (fase adulta). Tostes (2003, p.12), 

afirma que “o desenvolvimento humano é um conjunto de experiências que se 

transformam dialeticamente, herdadas do acúmulo de experiências entre o sujeito e 

seu ambiente propiciador”. A autora entende o ambiente, juntamente com as relações 

que estabelecemos durante nosso desenvolvimento, como fatores determinantes para 

uma vida afetiva saudável. 

Tais estudos fundamentaram toda a mudança nas leis que versam sobre o 

abrigamento infantil em nosso país, principalmente após a criação do ECA. No 

entanto, o que pude observar durante o tempo que estive no abrigo Flor de Cacto é 

que a instituição ainda está pautada em posturas coloniais, que colocam a criança 

negra como um ser que merece ser vigiado e moldado de acordo com princípios 

cristãos de uma sociedade que não as aceita como são, e que aprisiona seus corpos 

como forma de controle social e até mesmo como uma punição às famílias.  

As crianças e adolescentes negros abrigados têm seus laços familiares e 

comunitários rompidos, passando a viver sob a influência das rotinas institucionais, 

que priorizam a coletividade em detrimento das particularidades.    



61 
 

 Em outras palavras, o Estado se posiciona como punitivista e violador dos 

direitos, contribuindo para que a noção de vinculação afetiva, importante faceta do 

desenvolvimento infantil, torne-se um mito ou uma utopia para determinado grupo de 

crianças.  

 

4.1.4 Deus – pai 

 
Só havia uma coisa que o menino gostava no Natal. Um 

único signo: o presépio com a imagem de Deus-menino. 

Todos os anos, desde pequeno, em suas andanças pela 

cidade com a mãe e mais tarde sozinho, buscava de loja 

em loja, de igreja em igreja, a cena natalina. Gostava da 

pobreza de todos, parecia a sua. Da imagem-mulher que 

era a mãe, da imagem-homem que era o pai. A casinha 

simples e a caminha de palha do Deus-menino, pobre, só 

faltava ser negro como ele. Lumbiá ficava extasiado 

olhando o presépio, buscando e encontrando o Deus-

menino (Evaristo, 2016, p. 83-84). 

 

Nessa seção discuto a relação das crianças abrigadas no Flor de Cacto com a 

igreja que existe dentro do espaço da instituição. Novamente, trago o relato de uma 

visita e, logo em seguida, problematizo essa vinculação. 

 

Às quinta-feira as crianças vão para o culto da tarde. Não é obrigatório, mas é 

bom que todos estejam na igreja. Diante de alguns problemas pessoais, precisei ir ao 

abrigo em uma quinta-feira, que é o dia de culto da tarde na igreja do abrigo. 

Cheguei já eram 14:20 e as crianças estavam se ajeitando para irem ao culto. 

Fiquei no pátio, observando a movimentação delas, mas logo saíram em fila na 

direção da igreja. Perguntei à cuidadora que as estava acompanhando se eu poderia 

também acompanhar. Ela disse que sim. 

Acompanhei as crianças até a igreja, lá havia um casal conduzindo o culto, 

pessoas lendo a Bíblia, músicas de louvor à Deus, as crianças cochichando, as tias 

reclamando para que elas fizessem silêncio, observei que as crianças maiores se 

entreolhavam sempre que alguém falava algo engraçado, palavras de duplo sentido, 

eles ouviam se entreolhavam e davam risada com a mão na boca. 

 

Terça-feira, 09/05/2023 

 



62 
 

  Dia de visita ao abrigo, chego por volta das 14:00 e consigo avistar, do portão, 

as crianças dentro da igreja, pergunto ao porteiro se estava acontecendo culto 

naquela tarde, ele responde que não sabe informar. Entro no abrigo e vou diretamente 

ao encontro das crianças; chegando lá, compreendo que elas estão ensaiando a 

Paixão de Cristo, algumas crianças no papel dos soldados, um dos adolescentes da 

instituição está no papel de Cristo, a organizadora me explica que eles irão apresentar 

no próximo domingo, pois irão receber visitantes. Pergunto se precisa de ajuda, ela 

diz que não, que está tudo sob controle. Sento-me em um dos bancos e fico 

observando, as crianças parecem empolgadas com a possibilidade de fazerem parte 

de uma encenação, mas reclamam porque precisarão cantar uma canção no final da 

peça.  

 

Assim como na maioria dos abrigos no Brasil, o abrigo Flor de Cacto possui 

uma forte ligação com a religião. Sendo administrado por uma igreja protestante, que 

o fundou no ano de 1950, a partir de 1952 passou a ser reconhecido como entidade 

de utilidade pública estadual de acordo com a Lei nº 481, de 19 de agosto de 1952, 

do governo do Estado da Bahia.  

Historicamente, os abrigos, conhecidos como serviços de acolhimento 

institucional para crianças e adolescentes, têm suas raízes na filantropia, caridade e 

assistencialismo clientelista, muitas vezes vinculados a entidades religiosas. Essa 

abordagem colocava os usuários em uma posição de dependência, em vez de 

reconhecê-los como cidadãos com direito ao acesso aos serviços públicos, o que 

dificultava a garantia de seus direitos. 

A influência da igreja sob os abrigos brasileiros é apontada na maioria dos 

textos que trazem a história da institucionalização da infância em nosso país. Maria 

Luiza Marcílio (1997) menciona que, desde o período colonial, existe uma negligência 

do poder público ao acolhimento de crianças abandonadas. A autora relata a falta de 

entidades especiais de proteção e acolhimento às crianças, as quais, muitas vezes, 

eram abandonadas e deixadas à mercê da própria sorte. Nesse período, de acordo 

com a autora, o acolhimento era delegado às Santas Casas de Misericórdia através 

das rodas dos expostos, ou, ainda, acontecia por questão de caridade ou por uma 

espécie de investimento futuro, em que a criança seria um empregado sem grandes 

custos. A autora afirma ainda que: 

 



63 
 

A roda dos expostos como assistência caritativa, era, pois, 
missionária. A primeira preocupação do sistema para com a criança 
nela deixada era de providenciar o batismo, salvando a alma da 
criança: a menos que trouxesse consigo um escritinho- fato muito 
comum – que informava a rodeira que o bebe já estava batizado. Mas 
se os responsáveis da instituição tivessem qualquer dúvida sobre a 
validade desse batismo, batizavam de novo, sub conditionem, como 
mandavam as melhores leis do Direito canônico (Marcilio, 1997, p. 54). 

 

Atualmente, o abrigo Flor de Cacto ainda está vinculado à igreja que o fundou 

e a sua administração é composta por pessoas cristãs protestantes. Inclusive, todas 

as funcionárias usam saia e blusa de manga, desde as secretárias até as funcionárias 

da limpeza. Até mesmo as meninas que estão abrigadas usam saia e blusa de manga, 

ou vestido, o tempo todo. Não há como negar que isso exerce um poder coercitivo 

sobre as crianças, como fica evidente na recorrência de frases de efeito, tais como 

“Deus não gosta disso” ou “Deus está vendo isso”, sempre presentes nos diálogos 

entre eles. 

O aspecto missionário do abrigo Flor de Cacto está enraizado em suas origens. 

As crianças que são encaminhadas para o espaço passam a seguir uma rotina de 

orações e visitas à igreja, ou até mesmo visitas de caravanas missionárias e, ainda, 

outras igrejas que recebem autorização para realizar cultos dentro da instituição. 

Tais práticas revelam que não existe um cuidado com a religião que as crianças 

confessam ao chegarem na instituição, fato que aponta para uma delicada questão: a 

perda de identidade a que as crianças abrigadas são submetidas. Em prol da 

coletividade, as suas individualidades não são consideradas. A partir do momento que 

atravessam os portões do abrigo, precisam se moldar ao que já está colocado como 

norma – vestimentas, posturas, falas –, e até mesmo o que elas assistem e como 

brincam é passado pelo crivo da religião cristã protestante. Nesse sentido, Michelle 

Villaça Lino (2020) afirma que: 

 

A vivência em instituições de acolhimento colabora para que crianças 
e adolescentes tenham seus processos de subjetivação formados a 
partir da norma, do controle, da vigilância e do abafamento da sua 
singularidade, o que pode criar pessoas que internalizam imposições 
e discursos, atuando com pouca autonomia na sociedade. Como 
protegê-los disso? (Lino, 2020, p. 99). 

 

 

A resposta para essa questão levantada por Lino (2020) abrange a discussão 

sobre a colonialidade do ser apontada por Quijano (2005). Como já foi pontuado 



64 
 

diversas vezes ao longo desta pesquisa, as estruturas de poder e hierarquia 

estabelecidas dentro do espaço institucional voltado para as crianças negras em 

nosso país foram estabelecidas há muito tempo, ainda no período colonial, mas 

continuam ainda a moldar as nossas relações sociais, econômicas e culturais.  

De acordo com o autor, essas estruturas coloniais não se limitam ao domínio 

político ou territorial, mas também afetam profundamente a maneira como as 

identidades, subjetividades e relações sociais são construídas e percebidas. A 

colonialidade do ser discutida por Quijano (2005) enfatiza a persistência das 

hierarquias raciais, étnicas e de gênero, bem como a marginalização contínua das 

culturas e conhecimentos locais em face da dominação cultural e epistêmica do 

Ocidente.  

Esse é um conceito fundamental para compreender as dinâmicas de poder e 

resistência no contexto do abrigo para crianças, mas também é só a partir da 

compreensão e discussão desse tema que podemos promover a descolonização das 

estruturas sociais e mentais que ainda perpetuam formas de opressão e subjugação 

de identidades negras.  

 

4.1.5 1,2,3 e já! 

 

Silencioso, conversava 
com árvores e pedras 
algumas das árvores 

lhe presenteavam cascas 
as coisas não eram coisas 

eram gente, só que diferente 
até hoje coleciona 

os pedaços que lhe dão 
de presente. 

Iago Passos 

 

Nesta seção apresento a relação das crianças do abrigo Flor de Cacto com o 

brincar, a partir das observações relatadas no diário de bordo e das produções das 

crianças em momentos de oficina. Logo em seguida, apresento alguns teóricos para 

problematizar minhas vivências no que diz respeito ao momento de observação, bem 

como o material produzido nas oficinas. 

 



65 
 

Cheguei ao abrigo e encontrei algumas crianças sentadas nas cadeiras do pátio 

conversando entre si e outras deitadas nos bancos de cimento. Parecem esperar 

alguém que as “acordem”. A todo o tempo que estou aqui dentro do abrigo a mesma 

pergunta me chega: Por que essas crianças não brincam? Assim que chego no abrigo, 

Vini vem ao meu encontro, conversas triviais, boa tarde, como vai etc. A um certo 

ponto do nosso diálogo eu pergunto a ele se no abrigo não tem bola. 

 

Vini: Oh tia, até tem, mas deixa quieto, porque esses meninos aqui é 
tudo bagunceiro, tia, se pegar a bola, vai ser uma agonia só. 
Eu: E tem o que Vini, fazer barulho, brincar de bola é assim mesmo, 
gera barulho e agonia. 
Vini: Não tia, a senhora tá inventando coisa, rai ai. 

 

Nessa altura da conversa, as outras crianças foram se aproximando, Hulk e 

Kleiton chegam pra mais perto de mim e bem próximo ao meu ouvido eu ouço: 

 

Hulk: Tia, pede a bola pra ela ali ó... (e aponta pra cuidadora) 
Kleiton: Tia, a senhora pede e fala que vai brincar com a gente. 
Eu: Ok, vou pedir sim, peraê. 

 

Aproximo-me da cuidadora e, após algumas perguntas triviais sobre o dia, o 

clima, eu pergunto para ela se no abrigo tem bola, ela diz que sim, mas que está 

guardada, porque os meninos não sabem brincar e acabam brigando, e que ela 

guarda mesmo a bola, porque não gosta de barulho e depois eles ficam todos sujos. 

Questiono se eles já tomaram banho hoje, ela responde que não, eu então pontuo 

que, se eles brincarem e ficarem suados, com certeza vão querer tomar banho, pois 

o dia está muito quente. Ela dá uma risada curta e me diz que eles fazem muita 

bagunça e mais brigam do que brincam. Então me responsabilizo pela bola e digo que 

ela não vai precisar nem se levantar da cadeira. Ela não diz nem que sim e nem que 

não; quando olho para trás, os meninos estão todos atentos à conversa; ela me olha, 

balança a cabeça e me diz, se você se responsabiliza, tudo bem. Nem precisou 

mandar: Hulk passou voando por mim, seguido de Kleiton e Vini, e, em menos de um 

minuto, voltaram jogando a bola para cima.  

 

Vini: Entrega a bola pra tia, que ela é quem vai dividir os times; 
Hulk: Calma Vini, eu já sei... 
Eu: Vamos fazer assim, vai ser um time de Hulk e outro time de 
Kleiton, vamos mais para frente, onde fica o campo. 



66 
 

As crianças vão chegando, as meninas se aproximam, os pequenos 
também, todos querem jogar. 
Davi: Tia, eu não sei jogar bola assim com os meninos grandes, tia, 
mas também quero brincar. 
Eu: Calma Davi, deixa só a gente separar aqui os times que a tia 
brinca com você e com o Leão, vai lá dentro e chama ele. 

 

Uma pequena discussão se inicia, pois as meninas querem jogar bola também, 

mas Hulk não quer deixar, ele diz que menina não sabe jogar bola, que elas devem ir 

brincar de casinha, e aponta para a casinha de brinquedo que fica mais à frente. 

Converso com eles, apaziguo a situação e logo os times estão formados, falta 

um jogador em um dos times, mas eles dizem que não tem problema. 

 

Hulk: Tem nada não gente, bora logo, se não dá a hora da tia ir 
embora e ai tem que devolver a bola, né tia? 
Eu: É verdade, vamos começar. 
 

Não tem muito segredo, bola rolando no chão, um reclama que o outro não 

sabe jogar, para a bola, digo que se eles ficarem se ofendendo, a cuidadora vai brigar 

é comigo, que eles precisam se entender. 

 

Vini: Tá vendo aí Hulk, tu com tua agonia, a tia vai ser reclamada 
agora; 
Hulk: Eu mesmo não, quem manda ninguém saber jogar, oxi... bora 
logo, para de conversa. 
Sol: É bora, vocês falam que a gente não sabe jogar, mas vocês que 
ficam de conversa, nhém nhém nhém. 

 

Bola no chão novamente, não posso dizer que foi tudo às mil maravilhas, mas 

conseguiram continuar jogando sem grandes pausas. Enquanto isso, Davi e Leão 

estão ao meu lado, me esperando para brincar, me abaixo e pergunto: 

 

Eu: E aí, vamos brincar de quê? 
Leão: Não sei tia, a senhora sabe alguma brincadeira? 
Davi: Eu sei uma boa tia, de correr. 
Eu: Ok, então vamos essa de correr, quero ver quem chega mais 
rápido lá naquela árvore e volta aqui, ok? 
Davi e Leão: Combinado!! 
Eu: 1, 2, 3 e já!! 
Os dois ficam parados me olhando, eu repito: 
Eu: 1, 2,3 e já! 
Eles me olham como se eu estivesse falando algo muito estranho: 
Davi: Pode ir, tia? 
Eu: Pode gente, quando a pessoa fala 1, 2,3 e já, é pra criança sair 
correndo, vocês nunca brincaram assim, não? 



67 
 

Leão: Tia, eu não lembro se já brinquei assim. 
Davi: Eu não sei tia, me ensina. 
Eu: Olha só, ficam os dois aqui, na mesma direção, quando a tia falar, 
1,2,3 e já, os dois vão sair correndo, bater na árvore e voltar aqui, 
vamos ver se vocês são rápido mesmo! Certo? 
Os dois fazem que sim com a cabeça. 
Eu: Certo, então vamos lá... é 1, é 2, é 3 e já!! 

 

Eles correram de mãos dadas, achei tão fofinho, mas depois soltaram as mãos, 

bateram na árvore e voltaram, dando risada. 

 

Leão: A senhora viu tia, eu sou forte e rápido igual o capitão América, 
viu? 
Eu: Sim, Leão, você é rápido demais, pisquei o olho e você já estava 
aqui de novo! 

 

 Brincamos assim mais duas vezes, depois eles cansaram e me perguntaram 

se podiam ir beber água. Falei que sim; quando voltaram, a cuidadora os chamou para 

tomar banho. 

Enquanto isso, o jogo de futebol continuava, mas as crianças logo desistiram 

de jogar. No final, ficaram apenas Hulk e Kleiton jogando. Perguntei a Vini e a Luiza, 

que estavam por perto, o que tinha acontecido: 

 

Vini: Ahh tia, eu me cansei sabe, ficar correndo, brincar cansa. 
Luiza: Eu parei porque eu já quero logo ir tomar meu banho e comer 
meu lanche, nem sei se vai ter lanche hoje, mas já tá me dando fome, 
tomara que tenha. 

 

As outras crianças voltaram a se sentar nas cadeiras e nos bancos, e ficavam 

questionando o tempo todo, que horas eram. Até que eu perguntei por que estavam 

todos querendo saber as horas. 

 

Estrela: Claro tia, tem que saber, o lanche é três horas, se já for três 
horas é porque tem que vir a comida pra gente. 
Luiza: Estrela, tu sabe se vai ter lanche hoje? 
Estrela: Eu acho que tem, será? 
Eu: Já tá pertinho das três horas gente, acho que o lanche pode tá 
chegando. 

 

A cuidadora se levanta e volta com uma caixa com pipoca salgada para as 

crianças. Cada criança recebe um saquinho de pipoca e as crianças pegam, já se 

perguntando, se podem pegar mais, a cuidadora responde que sim, elas repetem e 

pegam mais uma pipoca. 



68 
 

Após o lanche, as crianças são chamadas para “dentro de casa”, para se 

“aquietarem”, pois se agitaram demais. A cuidadora me diz que eles precisam se 

aquietar porque, se não, daqui a pouco começam as confusões. Respondo que tudo 

bem, e que, nesse caso, iria me despedir deles. 

Me despedi das crianças dizendo que precisava sair mais cedo naquele dia.  

 

As brincadeiras infantis são um excelente meio de socialização para as 

crianças. No contexto das brincadeiras, tudo é possível. Eles imaginam e criam as 

mais diversas situações, ambientes e cenas que mais os agradam e podem tanto 

reproduzir a realidade como também representar algum desejo. Em relação à 

importância das brincadeiras infantis dentro do orfanato, Martins e Szymanski (2004) 

afirmam que os pequenos, quando envolvidos em brincadeiras, experimentam 

situações que oportunizam o cuidado mútuo, o toque, a troca de olhares, lançando 

mão do real e do imaginário, interagindo de forma intensa, podendo usufruir de uma 

rica fonte de prazer e convivência humana em grupo firmando as bases de uma 

relação afetuosa e que podem gerar amizades duradouras. 

É unanimidade entre os pesquisadores da infância que a brincadeira é de 

extrema relevância para as crianças, sendo considerada uma das principais fontes de 

dados sobre a infância. Não existem razões para que uma criança seja proibida de 

brincar – na verdade, o brincar é um direito da criança. Esse direito vem explícito no 

Artigo 16, inciso IV, do ECA (Brasil, 1990), que trata do direito à liberdade e diz que a 

criança e o adolescente têm o direito de brincar, praticar esportes e divertir-se. Sendo 

assim, quem impedir ou suprimir a criança desse direito, estará desrespeitando e 

cometendo uma infração grave. 

No entanto, durante o período da minha pesquisa, observei que há essa 

“lacuna” no Flor de Cacto. As crianças não brincam, não existe uma regra sobre o 

“não brincar”, mas fica evidente nas práticas diárias e também nas falas das 

cuidadoras e das crianças que elas vivem um lugar de não infância, em que o direito 

às vivências próprias desse momento lhes é negado. De acordo com Gomes e 

Theodoro (2021, p. 28): 

 

A representação do “menor”, construída desde o século XIX, ocupa, 
até os dias atuais, o imaginário da sociedade brasileira, determinando 
e assegurando um lugar para as crianças negras pobres, onde os 
direitos de ser criança, não existem. 



69 
 

 

Se formos mais adiante e apontarmos nossa lente para a infância negra 

abrigada, perceberemos que a mesma sempre esteve sob a égide do racismo 

estrutural. O mesmo que condena os homens negros ao encarceramento em massa 

também delega para as crianças negras e pobres o abrigo como forma de controle da 

sociedade, gerando, na verdade, um apagamento dessas infâncias.  

De acordo com Renato Nogueira (2020), a narrativa da história do Brasil pode 

ser delineada a partir das experiências de abuso, encarceramento, privação de 

direitos fundamentais e morte de crianças negras. Os termos “crianças matáveis”, 

“crianças com um alvo no peito”, “crianças invisíveis”, “crianças violáveis” e 

expressões similares podem ser interpretados teoricamente como formas de ilustrar 

um conceito filosófico cunhado pelo autor: necroinfância. De acordo com o filósofo:  

 

A necroinfância é uma variação, ou ainda, um dispositivo da 
necropolítica que tem como objeto a infância, especificamente as 
crianças negras e pode ser definida como o conjunto de práticas, 
técnicas e dispositivos que não permitem que as crianças negras 
gozem a infância (Nogueira, 2020). 

 

O termo inspira-se no conceito de necropolítica apresentado por Achille 

Mbembe. A aplicação desse conceito de Mbembe nos auxilia a entender os 

fenômenos de violência e criação de “espaços de morte” da infância no Brasil, onde 

se desenvolvem zonas de sacrifício em que as políticas de extermínio, genocídio e 

invisibilidade são empregadas como meio pelo Estado para exercer sua soberania, 

muitas vezes terceirizando o monopólio da força.  

Portanto, se, por um lado, hoje podemos afirmar que as crianças brasileiras 

conquistaram direitos a partir do que foi estipulado no ECA, por outro lado a pesquisa 

evidenciou que, dentro do abrigo, apesar de ser um local voltado para a infância, 

regido por todas as leis protetivas dessa fase da vida, ainda assim o racismo opera 

como força maior, estruturando as relações de poder do ambiente e negando às 

crianças negras o direito a uma infância em que o brincar é assegurado de fato. 

 

4.2 Já sei falar 

 

A criança negra abrigada 
Me pega pela mão 



70 
 

Me leva onde há escuridão 
Onde ela não teme estar,  
Pois de lá ela já sabe sair 

Ela me diz que a dor já não é mais dela 
Ela me conta que aprendeu a sorrir 

Tudo que ela me conta, me afeta 
Tudo que eu lhe digo, lhe afaga 
Escuto, falo, converso, entendo 

Ela brinca, se zanga, perdoa, volta 
A criança negra abrigada é criança! 

 Quezia Alvim (2024) 

 

Apresento nesta seção a produção realizada em conjunto com as crianças 

durante duas oficinas, nas quais elas ficaram livres para se expressarem e falarem, 

não que elas não já tivessem feito isso durante todas as minhas visitas, mas esses 

momentos que apresento abaixo tiveram um contorno maior da formalidade.  

Esse momento aconteceu através de duas oficinas, realizadas em dias 

distintos. No primeiro dia, construí duas listas com as crianças; no segundo, elas 

produziram colagens com imagens retiradas de livros e revistas. Dessa forma, a partir 

da análise das imagens e das listas, encontrei conexão com tudo que já havia 

observado no abrigo.  

 

 

4.2.1 Nem sabia que zebra sabia escrever 

 

Avisei no abrigo que realizaria um momento de leitura e atividade com as 

crianças. Quando cheguei no espaço, elas estavam todas arrumadinhas, me 

esperando, sentadas nas cadeiras que se espalhavam na grande área. Pedi que elas 

se sentassem todas em uma mesa maior, onde cabiam todas. Sentaram-se e eu 

passei a perguntar se gostavam de livros, e elas disseram que sim. Puxei o livro da 

sacola e li o título Uma zebra fora do padrão (Browne, 2011). Mostrei a capa, li o nome 

da autora e perguntei: o que será que acontece com essa zebra para ela ser fora do 

padrão? 

 

  



71 
 

Figura 2 – Capa do livro Uma zebra fora do padrão 

 

Fonte: Acervo pessoal 

 

Leão: Ela sabe ficar em pé. 
Luisa: Começou, tudo ele quer falar na frente...ela usa saia, tia! 
Eu: Vamos descobrir então, o que será que essa zebra faz. 

 

Realizei a leitura do livro, que conta a história de uma zebra que adora listas. 

Ela faz listas de coisas amarelas, lista de coisas redondas, lista de coisas que voam 

e muitas outras. Ao longo da leitura, fui pedindo para as crianças que ajudassem a 

zebra com os itens das listas e elas foram contribuindo também. 

Ao fim da leitura, perguntei se elas haviam gostado da leitura: 

 

Vini: Eu gostei pró, achei ela bem inteligente. 
Kleiton: É verdade, eu nem sabia que zebra sabia escrever. 
Eu: Pois é menino, ela é bem fora do padrão mesmo. 

 

Após o diálogo sobre a história, propus às crianças que elas também me 

ajudassem a construir duas listas. Disse que eu precisava muito da ajuda deles e que 

todo mundo iria poder contribuir. A primeira lista trazia a seguinte frase: Coisas de 

crianças que eu acho legal. A lista ficou enorme e preencheu os dois lados do cartaz. 

  



72 
 

Figura 3 – Lista 1: Coisas de criança que eu acho legal 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Figura 4 – Verso da lista 1 

 

Fonte: Acervo pessoal. 



73 
 

A construção dessa lista foi muito dinâmica, as crianças gritavam pedindo para 

colocar as coisas que eles gostavam. 

 Ao final da primeira lista, convidei as crianças para, assim como a zebra da 

história, construir mais uma lista. 

A construção da segunda lista seguiu o mesmo padrão da primeira. Fui 

tentando ouvir o que cada criança dizia e anotando no cartaz. Nos itens que se 

repetiam eu colocava o sinal de adição (+) para mostrar que mais de uma criança 

havia sugerido o mesmo item. 

 

Figura 5 – Lista 2: Coisas de criança que eu gosto de fazer aqui 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Após os dois meses de observação, poder ouvir o que elas tinham a me dizer 

e deixar que expressassem aquilo que eu também já havia percebido me fez acreditar 

ainda mais nos caminhos da pesquisa.  

Um fato que chamou a minha atenção foi que, nos dois momentos da oficina, 

as crianças pediam que eu anotasse suas opiniões, bem como mostravam às outras 

crianças que realmente eu havia anotado. Até mesmo aquelas que ainda não sabiam 

ler queriam que eu apontasse onde eu havia escrito o que ela falou, para, assim, 



74 
 

mostrar para os outros. Percebe-se, assim, a importância de ser ouvido(a) e a alegria 

que sentiam em ter suas opiniões registradas. Kleiton assim o demonstrou: após 

responder à pergunta da segunda lista, seguiu conversando com Vini.  

 

Kleiton: Ouvir o que a pró fala! 
Eu: Vou anotar: ouvir o que a pró fala! E então gente, o que mais que 
você gosta de fazer aqui? 
Kleiton: Ó, ó Vini, aqui tá escrito: ouvir o que a pró fala, fui eu que 
pedi pra tia colocar e a tia escreveu. 
 

 

As brincadeiras prevaleceram na primeira lista. As crianças encheram os dois 

lados com diversas brincadeiras, revelando que, sim, a infância negra abrigada existe, 

sonha e deseja. Durante a construção da primeira lista, as crianças ficaram muito 

eufóricas em participar e colocar suas opiniões: 

 

Davi: E eu? Não respondi ainda. 
Eu: Gente, vamos escutar, coisas de criança que você acha legal... 
Davi: Bola! 
Eu: E aí, vamos colocar mais alguma coisa? Coisas de criança que eu 
acho legal? 
Leão: Brincar! 
Leão: Brincar de patinete, eu gosto. 
Luisa: Gosto de roda. 
Lua: É, tia, de ciranda, cirandinha. 
Eu: Hey, vamos encerrar... 
Leão: Balão, tia, bota balão. 
Hulk: Voar tia, bota voar. 
Kleiton: Ter drone, tia. 
Leão: Balanço, balanço...oxi, não botou balanço não, foi? 
Eu: Botei sim, aqui ó: ba-lan-ço. 

 

Dentro do abrigo, o espaço para o brincar, para o lúdico, para a experimentação 

em grupo não é bem estabelecido. No entanto, as crianças buscam a alegria que a 

brincadeira pode proporcionar. Elas falam sobre isso e desejam isso em suas vidas. 

Fica explícito que as crianças negras abrigadas precisam e querem viver suas 

infâncias de forma saudável, mas, ao mesmo tempo, percebem as limitações que as 

cercam, assim como aponta Míghian Danae Ferreira Nunes (2016, p. 408):  

 

As crianças vivem numa sociedade que, por mais que não se queira 
ver racializada, mantém uma série de ações e atividades que denotam 
que este marcador é utilizado para definir lugares e espaços. 
Percebem também que o mundo em que vivem é um mundo adulto e 
neles, dificilmente conseguem reconhecimento de que são pessoas e 



75 
 

fazem parte. Pouco a pouco, porém, percebem que esta participação 
é cada vez mais restrita, de acordo com sua condição de raça, classe 
e gênero.  

  

As crianças pareciam viver dentro do abrigo Flor de Cacto uma espécie de 

“suspensão de suas infâncias”, um intervalo entre a vida fora do abrigo e a vida depois 

do abrigo. Ali elas precisavam deixar as suas particularidades do ser criança para que 

somente depois, quando saíssem do abrigo, tivessem suas infâncias devolvidas. É 

possível afirmar que essas crianças vivem, enquanto estão no abrigo, a expectativa 

da retomada da infância, que virá concomitantemente à adoção ou na retomada da 

convivência familiar. 

Podemos observar tais nuances nas imagens que algumas delas escolheram 

para lhes representar. A proposta foi realizada no segundo dia de oficina: entreguei 

para as crianças livros, revistas, tesouras sem ponta, papel e cola e pedi que elas 

buscassem imagens para responder à seguinte colocação: Coisas com as quais me 

identifico. As imagens escolhidas são apresentadas abaixo: 

 

Figura 6 – Eu tenho um bambolê em casa, tia 

 

Fonte: Acervo pessoal. 



76 
 

Figura 7 – Eu já treinei capoeira, tia  

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Figura 8 – Aqui, tia, eles estão brincando de rodar 

 

Fonte: Acervo pessoal. 



77 
 

Figura 9 – Quero assim, com o texto, tia 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Figura 10 – Colei uma bola, um pato e a rua onde passa os cavalos 

 

Fonte: Acervo pessoal. 



78 
 

Figura 11 – Tia, eu gosto de pipa e de parque 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Figura 12 – Todas as coisas de criança 

 

Fonte: Acervo pessoal. 



79 
 

Em todas as imagens, as crianças apresentam momentos de brincadeiras 

coletivas, fato que aponta que, apesar de não terem esses momentos dentro do 

abrigo, elas pensam e desejam viver algo assim. 

Em seu texto “Valores civilizatórios afro-brasileiros na educação infantil”, 

Azoilda Loretto da Trindade (2005, p. 32) afirma que “há muita insensibilidade para 

com as crianças negras”. Percebi, nos dias em que estive no abrigo, que as crianças 

negras não eram convidadas para brincar e nem estimuladas; na verdade, eram até 

desestimuladas a brincar, para não “se sujarem” ou não fazerem bagunça, pois 

deviam estar sempre “limpas”. 

Ao nos debruçarmos sobre a história da institucionalização da infância negra 

em nosso país, fica nítido que não existia, para essas crianças, o espaço para o 

brincar. De acordo com Aparecida Bento (2022, p. 78), “O racismo institucional, às 

vezes, se refere a práticas aparentemente neutras no presente, mas que refletem ou 

perpetuam o efeito de discriminação praticada no passado”. 

A criança negra abrigada é impactada pelas marcas do legado colonial. Ela não 

desfruta de uma infância plena, pois é submetida a uma condição de inferioridade. No 

que diz respeito ao que foi proposto na atividade, as crianças, ao escolherem imagens 

de crianças em momentos lúdicos, revelam que elas carregam consigo o desejo por 

uma infância plena que, por sua vez, se apresenta em uma luta constante com o 

apagamento que a necroinfância promove a essa fase de suas vidas.  

Quando olhamos para o abrigo Flor de cacto, fica evidente que há uma 

resistência em avançar no reconhecimento da infância negra como uma infância digna 

de exercer todos os seus direitos.  

Um outro exemplo que evidencia isso são as respostas das crianças à Lista 2. 

Ao iniciar a construção dessa lista, sou surpreendida com uma resposta simples e 

direta: 

 

Eu: Agora, vamos construir uma segunda lista, assim com a zebra, 
que fez várias listas, e agora, o título dessa lista é: coisas de criança 
que eu gosto de fazer aqui! 
Hulk: Fugir!  

 

  Como as crianças estavam um pouco agitadas, nem todas ouviram. Após 

conseguir a atenção delas novamente, reli o título da segunda lista. 

 
 



80 
 

Eu: O título dessa segunda lista é: coisas de criança que eu gosto de 
fazer aqui. 
Hulk: Fugir! 
Kleiton: Ir pra escola. 
Kleiton: Estudar. 
Vini: Ô seu burro... ir pra escola e estudar é a mesma coisa! 
Kleiton: Estudar, ouvir o que a pró fala! 
Hulk: Tomar café, tia. 
Kleiton: Ouvir o que a pró fala! 
Kleiton: Aprender a ler, tia, aprender a ler, tia! 

 

Além desses aspectos, a segunda lista apresentou ainda itens voltados para a 

rotina do abrigo, como ir para a igreja, agradecer ao pão e tocar bateria (instrumento 

disponibilizado na igreja do abrigo), atividades que eles passam a praticar a partir do 

contato com o abrigo, o que mais uma vez aponta para o caráter religioso e disciplinar 

do abrigo Flor de Cacto. 

 

Hulk: Comer, comer comida. 
Vini: Agradecer a Deus, tia. 
Davi: Ir pra igreja, orar. 

 

Pode-se constatar, ainda, a negação desses direitos por parte também do 

Estado, que, ao entregar essas crianças para entidades religiosas (no caso dessa 

pesquisa, evangélica), segue agindo sob a égide da filantropia e da caridade, 

reforçando uma prática colonial-racista que não enxerga as crianças negras como 

sujeitos de direitos dignos de um viver em um espaço laico, assegurado até mesmo 

pela Constituição de 1988. 

No caso das crianças negras abrigadas, entendo que elas vivem um processo 

de cristalização de suas infâncias, pois, fora do abrigo, elas acham “legal” uma série 

de atividades lúdicas, mas, dentro do abrigo, as opções que lhes restam dizem 

respeito ao que a rotina e as normas do espaço permitem (ir à escola, ir à igreja, 

obedecer etc). 

Além dos itens supracitados, o primeiro item que surgiu na segunda lista – fugir 

– aponta para a sensação de aprisionamento que as crianças têm ao serem 

encaminhadas para o abrigo. Como já foi apresentado no quadro teórico, os espaços 

destinados à infância negra estão permeados por relações de poder e interesses 

políticos e econômicos. A política voltada para a infância negra é resultado do racismo 

estrutural, que historicamente delega esses espaços subalternos à população negra. 

No caso das crianças negras – os filhos do ventre livre, os abandonados, os menores, 



81 
 

os infratores, os pobres (Almeida, 2018) –, podemos observar que são segmentos 

cujos direitos foram violados e cuja vulnerabilidade e risco social são agravados 

diariamente pelo racismo estrutural e suas manifestações.  

Um outro fator relevante que aparece nas falas das crianças durante a 

construção das listas é relacionado à alimentação, talvez por terem vivido em espaços 

onde a alimentação era escassa antes de sua chegada ao abrigo. Ter ou não ter 

alimento é um fator de extrema preocupação para as crianças; elas falam sobre se 

alimentar e sobre como isso é algo que toda criança adora fazer. Ao serem 

questionados sobre o que gostavam de fazer ali, no abrigo, as crianças responderam: 

 

Hulk: Tomar café, tia. 
Hulk: Feijão. 
Vini: Mas tia, coloca assim: comer arroz com feijão. 
Luisa: É, tia, farinha também. 
Kleiton: Tia, coloca assim, comer, que aí a gente já sabe que é tudo 
de comida. 

 

 Além dessas falas, uma das crianças que participou da pesquisa colou apenas 

imagens de alimentos em sua folha: 

 

Figura 13 – Eu gosto de comida, tia 

  

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Também observei durante as visitas de observação que, próximo ao momento 

do lanche, havia sempre uma tensão nas crianças, sobre o que iriam receber, se iria 



82 
 

ou não ter lanche. Inclusive, muitas das crianças que estavam no abrigo no período 

da pesquisa relatavam que chegaram ao abrigo após o juizado da infância e juventude 

ter recebido denúncias de maus tratos e abandono por parte dos pais. Passar fome 

ou não ter o que comer é muito comum para as crianças que são encaminhadas para 

um abrigo.  

Além da imagem com alimentos, uma das crianças optou por colar apenas 

imagens de cédulas de dinheiro: 

 

Figura 14 – Eu tô rico, tia 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Kleiton: Eu tô rico, eu tô rico, tenho muito dinheiro, olha tia. 
Hulk: Tu tá é mendigando na rua. 
Kleiton: Aqui meu dinheiro ó, eu tenho mil reais, cinquenta reais, aqui 
ó. Meu dinheiro gente, aqui.  

 

Quando Kleiton escolhe apenas imagens de cédulas de dinheiro, ele aponta 

para a necessidade que sente de ter melhores condições financeiras (possivelmente 

enfrentou situações de pobreza em que o dinheiro poderia ter ajudado sua família). 

Não sabemos a história de Kleiton, mas ficou claro, tanto em suas escolhas quanto 

em seu diálogo comigo e com os amigos, que, para ele, ficar rico/ter dinheiro é algo 

muito importante. Possivelmente, se ele fosse rico, não estaria vivendo em um abrigo. 



83 
 

Para Enid Rocha Andrade da Silva (2004), pesquisadora do Ipea, as condições 

socioeconômicas de uma determinada criança e/ou adolescente exercem importante 

influência na medida de abrigamento. 

 

A pobreza, ao aumentar a vulnerabilidade social das famílias, pode 

potencializar outros fatores de risco, contribuindo para que crianças e 

adolescentes mais pobres tenham mais chances de ver incluídos na 

sua trajetória de vida episódios de abandono, violência e negligência. 

A condição precária das famílias ao impor maiores dificuldades para a 

sobrevivência digna do grupo familiar, funcionaria como um elemento 

agravante e desencadeador de outros fatores de risco preexistentes 

(Silva, 2004, p. 46). 

 

 No entanto, o ECA, em seu Artigo 23, estabelece que “a falta ou a carência de 

recursos materiais não constitui motivo de suspensão do pátrio poder”, e dispõe, no 

parágrafo único deste mesmo artigo, que, caso não haja outra razão para tal medida, 

que a criança e o adolescente sejam mantidas em seu círculo familiar e, 

obrigatoriamente, incluídas em programas oficiais de auxílio (Brasil, 1990).  

O racismo também influencia na seleção de quem merece ou não ter uma vida 

digna como cidadão, determinando quem é protegido e quem é considerado indigno 

de viver. No entanto, há, dentro das crianças negras, a força da resistência, e, apesar 

das dores que já viveram, elas nos surpreendem.  

 

A África e seus descendentes imprimiram e imprimem no Brasil 
valores civilizatórios, ou seja, princípios e normas que corporificam um 
conjunto de aspectos e características existenciais, espirituais, 
intelectuais e materiais, objetivas e subjetivas, que se constituíram e 
se constituem num processo histórico, social e cultural. E apesar do 
racismo, das injustiças e desigualdades sociais, essa população 
afrodescendente sempre afirmou a vida e, consequentemente, 
constitui o/s modo/os de sermos brasileiros e brasileiras (Trindade, 
2005, p. 30-31). 

 

A partir das reflexões de Trindade, podemos abordar questões necessárias 

para a infância negra abrigada. A educadora e militante elaborou projetos, textos e 

livros que reforçam a importância da construção de uma identidade negra fortalecida 

nas crianças. Para ela, 

 

Somos únicos e somos múltiplos, somos uma riqueza de 
possibilidades. E podemos nos conectar, nos compreender, nos 
comunicar, interagir... nos constituir em comunidades, grupos, 



84 
 

sociedades, civilizações... e compartilhar as graças e desgraças da 
existência (Trindade, 2008, p. 8). 

 

Na tentativa de seguir sob a égide do texto de Trindade, me encontro com uma 

infância negra abrigada que, mesmo sofrendo as mazelas do racismo estrutural, ainda 

guarda em si a força e a potência da infância. Foi pensando em despertar essa 

potência que, em meu último dia de observação no abrigo, levei como contribuição 

para as crianças uma oficina de jogos. 

 

4.2.2 Vamos brincar? 

 

No meu último dia como pesquisadora no abrigo, levei para as crianças uma 

proposta nova: ao invés de perguntas e papel, levei bola, arco, sinalizadores e montei 

junto com elas um circuito com alguns desafios. As crianças, logo nas primeiras 

rodadas, não conseguiram compreender muito bem o sentido do circuito, mas 

expliquei como faríamos e logo todos conseguiram brincar.  

Abaixo, apresento alguns registros desse momento. Precisei escolher fotos em 

que os rostos delas não aparecessem, pois, devido a questões legais, não é permitido 

divulgar rostos de crianças em situação de abrigamento. 

 

Figura 15 – Eu sou o primeiro 

 

Fonte: Acervo pessoal. 



85 
 

Figura 16 – Vou ficar na fila 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Figura 17 – Meninas sabem ir também 

 

Fonte: Acervo pessoal. 



86 
 

Figura 18 – Posso ir de novo? 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

No primeiro momento da atividade, as crianças realizaram o circuito sozinhas. 

Em seguida, dividi as crianças em dois grupos e pedi que pensassem em como 

poderiam modificar o circuito para a outra equipe brincar. Eles se reuniram e 

trouxeram as modificações, montaram o circuito e jogaram. Por fim, trocaram de lugar 

e as duas equipes fizeram poucas alterações no circuito original. Mas todos brincaram 

e se divertiram bastante. 

 

Os circuitos, nas aulas de atividade física para crianças, representam uma rica 

oportunidade de desenvolvimento de algumas habilidades motoras, além de 

proporcionar ludicidade e movimento. De acordo com Mônica de Ávila Todaro e 

Margarete Bertolo Boccia (2009, p. 18):  

 

A prática do circuito estimula, na criança: a capacidade de usar seu 
corpo de modo diferenciado e hábil; o aprimoramento de seu 
desenvolvimento afetivo e social; a compreensão e o bom uso das 
regras; o controle dos movimentos; o equilíbrio; a ampliação da 
percepção dos limites e das potencialidades do próprio corpo. 

 



87 
 

O ato de brincar é de suma importância para todas as crianças, incluindo 

aquelas que estão em situação de abrigamento, especialmente para as crianças 

negras. O brincar não é apenas uma forma de entretenimento, pois também 

desempenha um papel crucial no desenvolvimento físico, cognitivo, emocional e social 

das crianças.  

Ao realizar a oficina com as crianças negras abrigadas no Flor de Cacto, pude 

perceber que, por não terem momentos como esse, elas valorizaram muito esses 

instantes, colaborando, participando do início ao fim da atividade, mostrando que é 

sim possível promover espaços para o brincar dentro do abrigo. 

 

Encerramos a oficina com o circuito e convidei as crianças para se deliciarem 

com um cachorro-quente que eu havia levado para elas. Elas comeram e repetiram.  

Assim, me despedi das crianças, levando comigo muito delas e espero que 

deixando um pouco de mim também. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



88 
 

5 O FIM TÃO ESPERADO E O FUTURO QUE DESEJO 

 

Investigar as crianças abrigadas, suas vidas, rotinas e comportamentos, me fez 

mergulhar em uma realidade permeada por aspectos complexos, os quais me 

causaram diversas reações, desde surpresa até o total desencantamento e dor. 

Aproximar-me do campo e adentrar na rotina das crianças me mostrou que 

existem ainda muitos aspectos sobre a vida no abrigo que precisam ser melhor 

estudados. A realidade da vida abrigada é muito sinuosa, e precisei várias vezes 

repetir para mim mesma qual era o objetivo da minha pesquisa: compreender as 

experiências de infância partilhada por crianças negras abrigadas.  

Dialogar com as crianças sobre seus gostos e preferências, escutá-las falando 

quais brincadeiras preferem e sobre como gostam de ser tratadas foi um importante 

momento para mim enquanto pesquisadora, pois pude compreender que a infância 

negra abrigada é como água embaixo da soleira, tomando os espaços que podem 

tentar conter, mas ela está lá, viva, pulsando, aguardando para desaguar, para correr, 

para inundar.  

Não há como reler a lista “coisas de criança que eu acho legal” e não ouvir os 

corpos-territórios gritando por espaço para se desenvolverem, para existirem, e 

mostrando que, apesar das limitações, as crianças seguem afrontosas, dizendo: 

sabemos o que somos, somos crianças e queremos brincar. Para Miranda (2019), o 

corpo-território também em algumas situações deve rachar e despencar, sobretudo 

na Educação, na sala de aula, nos espaços institucionalizados. De acordo com o 

autor, rachar e despencar “significa uma desobediência epistêmica, uma ruptura linear 

da padronização, uma rasteira em ideologias que te falam o que pode, e o que não 

pode, nosso corpo-território” (Miranda, 2021, p. 469). 

O autor aponta em seu texto as provocações sobre as potências, imanências, 

lacunas e possibilidades do corpo-território no campo social e da educação; percebi, 

no contato com as crianças do abrigo Flor de Cacto, observando suas vivências e 

dialogando com elas, que, por mais que o racismo estrutural tente fazê-las esquecer 

quem são, ainda pulsa dentro de cada intencionalidade e em cada grito para colocar 

mais um item na lista, ao ponto de tomar todo o espaço do cartaz, uma infância negra 

resistindo, rachando e despencando sobre uma estrutura colonial e conservadora. 

Escolher a escrevivência de Conceição Evaristo como forma de traduzir o que 

vi, vivi e senti em meu corpo-território ao caminhar pelo espaço do abrigo Flor de Cacto 



89 
 

me trouxe a liberdade necessária para expor todos os atravessamentos 

compartilhados naquele espaço. Descrever em um diário de bordo o período que 

estive ali, para mim, enquanto mulher negra que escreve diários desde a 

adolescência, foi uma experiência em que também deixei despencar meu corpo sobre 

uma desobediência epistêmica (Miranda, 2021), indo de encontro ao que a academia 

acredita ser “fonte de conhecimento” e produzindo junto com as crianças, a partir de 

estratégias que se aproximavam de suas realidades, para assim colocar a infância 

negra abrigada em um lugar de visibilidade, compreendida como também produtora 

de conhecimento.  

A pesquisa me mostrou que existem ainda muitos quesitos em nossa sociedade 

e em nossa cultura que precisam ser alterados para que essas crianças possam 

sentir-se mais à vontade, ou melhor, para que possam ter seus direitos atendidos, 

desde o direito à alimentação, que é um direito básico, até o direito ao afeto.  

Como exposto ao longo do texto, o acolhimento institucional de crianças e 

adolescentes, atualmente, espelha uma permanência de questões oriundas da 

preservação dos aspectos racistas presentes nas políticas públicas do acolhimento 

institucional de crianças ao longo do tempo.  

Esses processos históricos deixaram diversos resultados – dentre eles, a 

criminalização da família negra. Entende-se que é preciso discutir não somente os 

motivos pelos quais a população negra sofre com os impactos da classe social, mas 

também discutir a questão étnico-racial, para entender a sua permanência nessas 

condições de vulnerabilidade. 

Ao tentar invisibilizar, subalternizar, subtrair ou hierarquizar a condição humana 

das crianças negras abrigadas, naturalizando as críticas condições de desigualdades 

sociais e étnicas, o racismo dificulta o processo de construção da identidade negra e 

rouba até mesmo aquilo que é mais caro para uma criança: o tempo da brincadeira. 

A criança negra abrigada, assim como qualquer criança em qualquer lugar do 

mundo, pensa em brincar. Pensa em viver sua infância de maneira livre e deseja a 

leveza de uma vida na qual ela possa apenas ser criança e não mais ter em si o peso 

do abrigamento ou do abandono. Deseja ser vista a partir de um outro olhar. Pois, 

assim como aponta Trindade (2008, p. 10):  

 

Estamos imersos nos perigos das armadilhas de um mundo que tende 
a negar a diferença, estabelecendo padrões de normalidade 



90 
 

excludente, normas padronizadas, etiquetadas, estereotipadas, 
planificadas, que hierarquizam as diferenças, o humano. 

 

Acredito que existe um outro caminho que pode ser trilhado para o resgate 

dessa infância, e Trindade (2005) nos aponta esse caminho, ao descrever os valores 

civilizatórios afro-brasileiros na educação infantil. Para a autora, a criança negra 

precisa ser amada, e a insensibilidade gerada pelos 312 anos oficiais da escravidão 

precisa dar lugar a uma responsabilidade social. De acordo com Trindade (2005, p. 

32):  

 

Essa insensibilidade está inscrita na nossa memória coletiva de 
brasileiros e brasileiras, que vendiam crianças negras, que abusavam 
das crianças negras, que matavam crianças negras, que impediam 
que as crianças negras fossem amamentadas por suas mães. A 
história parece que nos legou uma responsabilidade social especial 
para com essas crianças. Especial, pois temos que ter 
responsabilidade social para com todas.  

 

A autora incentiva aqueles que convivem com crianças negras a realizarem 

atividades pautadas em princípios que ela chama de valores civilizatórios afro-

brasileiros. Trindade (2005) cita alguns desses princípios em seu texto: princípio do 

Axé Energia Vital, princípio da Oralidade, princípio da Corporeidade, princípio da 

Circularidade, princípio da Musicalidade, princípio da Ludicidade, princípio da 

Cooperatividade. A autora aponta o que são esses princípios e como eles podem e 

devem ser trabalhados com as crianças negras.  

Acredito que, dentro da realidade do abrigo Flor de Cacto, seria possível 

desenvolver os princípios da Corporeidade, da Ludicidade e da Cooperatividade, os 

quais podem ser compreendidos da seguinte forma:  

 

 Corporeidade: o corpo é muito importante, na medida em que com ele vivemos, 

existimos, somos no mundo [...]. É preciso que educadores e educadoras 

valorizem seus corpos e os corpos das crianças. Dançar, brincar, rolar, pular, 

tocar, observar, cheirar, comer, beber, escutar com consciência. São atividade 

vitais para nossas crianças (Trindade, 2005). 

 



91 
 

 Ludicidade: Aponta para a alegria, o gosto pelo riso pela diversão, a celebração 

da vida. Pode ser alcançada através das brincadeiras, do brilho no olho e dos 

sorrisos (Trindade, 2005). 

 Cooperatividade: A cultura negra, a cultura afro-brasileira, é cultura do plural, 

do coletivo, da cooperação. Não sobreviveríamos se não tivéssemos a 

capacidade da cooperação, do compartilhar, de se ocupar com o outro 

(Trindade, 2005). 

 

Esses princípios, assim com os outros apresentados por Trindade (2005), são 

necessários e importantes para as crianças negras abrigadas. Convidá-las a brincar, 

ainda que de forma guiada, é um importante resgate de suas infâncias e de suas 

potencialidades, colocando-lhes no lugar de crianças que sentem alegria e vibram 

com suas conquistas.  

O espaço oportunizado pelo brincar é o espaço-tempo onde as crianças 

abrigadas podem se esquecer de sua realidade e, por alguns momentos, esquecer a 

dor do abandono ou a violência que sofreram em outros momentos de suas vidas, 

abrindo espaço no presente, para a alegria e o prazer do contexto que a brincadeira 

fornece. Dessa forma, as crianças vão se reencontrando com outras versões de si 

mesmas, construindo estratégias de sobrevivência e também novas formas de se 

relacionar consigo e com os outros ao seu redor.  

Pesquisar a infância negra abrigada me mostrou que ainda há muito por ser 

feito e que as crianças que vivem essa realidade ainda vivem em condições em que 

seus direitos não são totalmente assegurados.  
 

Não ouso afirmar que este estudo está concluído; ele é, na verdade, apenas o 

resultado de olhares no campo em busca de compreender a infância negra abrigada 

com certa profundidade. No entanto, devido às limitações impostas a uma dissertação, 

há muitos questionamentos desvelados pelo presente estudo que, contudo, ainda não 

foram respondidos. Esperamos que os achados da pesquisa possam contribuir para 

tantos outros estudos que venham não somente desvelar uma realidade, mas 

contribuir para a busca de soluções para melhorar a qualidade da vida de crianças 

negras abrigadas, ofertando-lhes esperanças de um futuro melhor.  

Espero que a pesquisa aqui apresentada motive outras pesquisas na área, para 

que, com o conhecimento da realidade dessas crianças, medidas possam ser 

tomadas com o intuito de oferecer a elas as condições necessárias para que possam 



92 
 

se tornar adultos independentes, mais conscientes de seu papel como cidadãos, que 

fazem da sua própria história não uma caixa de lembranças, mas uma fonte de 

incentivo para lutar por mudanças reais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



93 
 

REFERÊNCIAS 

 

ABRAMOWICZ, A.; OLIVEIRA, F. As relações étnico-raciais e a sociologia da 
infância no Brasil: alguns aportes. In: BENTO, M. A. (org.). Educação infantil: 
igualdade racial e diversidade. São Paulo: CEERT, 2012. 
 
ADAD, S. J. H. C. O pensamento de crianças vitimadas pelas violências sobre o 

corpo: uma pesquisa sociopóetica. Cordéis. História, Corpo e Saúde, v. 7, p. 247-

282, jul./dez. 2011. 

 

ADICHIE, C. N. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2009. 

 
ALEXANDRE, D. T.; VIEIRA, M. L. Relação de apego entre crianças 
institucionalizadas que vivem em situação de abrigo. Psicologia em Estudo, 
Maringá, v. 9, p. 207-217, maio/ago. 2004. 
 

ALMEIDA, S. L. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte: Letramento, 2018. 
 
AMOROSO, M. A longa era da catequese indígena. In: FARIA FILHO, L. M.; 
ARAÚJO, V. C. (org.). História da educação e da assistência à infância no Brasil. 
Vitória: EDUFES, 2011. p. 207-244. 
 
ARIÈS, P. A história social da criança e da família. Rio de Janeiro: Guanabara, 
1978. 
 
ASSIS, S.; FARIAS, L. O. (org.). Levantamento nacional das crianças e 
adolescentes em serviço de acolhimento. São Paulo: Hucitec, 2013.  
 
BRASIL. Estatuto da Criança e do Adolescente. Brasília, DF: CBIA, 1990. 
 

BRASIL. Política Nacional de Assistência. GT/PNAS constituído pela Resolução 
N.º 78, de 22 de junho de 2004. Brasília, DF, 2004. 
 
BRASIL. Lei nº 12.010, de 3 de agosto de 2009. Dispõe sobre adoção; altera as Leis 

nºs 8.069, de 13 de julho de 1990 - Estatuto da Criança e do Adolescente, 8.560, de 

29 de dezembro de 1992; revoga dispositivos da Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 

2002 - Código Civil, e da Consolidação das Leis do Trabalho - CLT, aprovada pelo 

Decreto- Lei nº 5.452, de ;1º de maio de 1943; e dá outras providências. Diário 

Oficial da União, Brasília, DF, 4 ago. 2009a.  

 

BRASIL. Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome. Orientações 

Técnicas: Serviços de Acolhimento para Crianças e Adolescentes. Brasília, DF: 

MDS, 2009b.  

 
CONSTANTINO, P.; ASSIS, S. G.; MESQUITA, V. S. F. Crianças e adolescentes e 
famílias em SAI. In: ASSIS, S. G.; FARIAS, L. O. P. (org.). Levantamento nacional 



94 
 

das crianças e adolescentes em serviço de acolhimento. São Paulo: Hucitec, 
2013. p. 161-220. 
 
CORSARO, W. A. Sociologia da Infância. 2. ed. Porto Alegre: Artmed, 2011. 
 
DAMIÃO, F. J. Primeira infância, afrodescendência e educação no Arraial do 
Retiro. 2007. 146 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Faculdade de 
Educação, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2007. 
 
DAMIÃO, F. J.; OLIVEIRA, E. D. Diversidade étnico-racial: como garantir esse direito 

na educação infantil? In: COLÓQUIO INTERNACIONAL EDUCAÇÃO E 

CONTEMPORANEIDADE, 7., São Cristóvão. Anais [...]. São Cristóvão: EDUCON, 

2013. 

 
DEL PRIORE, M. História das crianças no Brasil. São Paulo: Contexto, 2004. 
 
DEMARTINI, Z. Infância, pesquisa e relatos orais. In: FARIA, A. L.; DEMARTINI, Z. 
B. F.; PRADO, P. D. (org.). Por uma cultura da infância: metodologia de pesquisa 
com crianças. Campinas: Autores Associados, 2002. p. 1-17. 
 
DUSSEL, E. 1492: o encobrimento do outro. A origem do mito da modernidade. 
Petrópolis: Vozes, 1993. 
 
FALEIROS, V. P. A questão da violência. In: SOUSA JUNIOR, J. G. et al. (org.). 
Educando para direitos humanos: pautas pedagógicas para a cidadania na 
universidade. Porto Alegre, 2004. 
 
FARIAS, M. Infância e educação no Brasil nascente. In: VASCONCELLOS, V. M. R. 
(org.). Educação da infância: história e política. Rio de Janeiro: Editora DPA, 2005. 
 
FERREIRA, M. “Ela é a nossa prisioneira!” Questões teóricas, epistemológicas e 
ético-metodológicas a propósito dos processos de obtenção da permissão das 
crianças pequenas numa pesquisa etnográfica. Reflexão e Ação, Santa Cruz do 
Sul, v. 18, n. 2, p. 151-182, jul. 2010.  
 
GOMES, N. l. Do poder disciplinar ao biopoder à necropolítica: a criança negra em 
busca de uma infância descolonizada; Childhood & Philosophy, v. 17, p. 1-31, 
2021. 
 
GONTIJO, D. T.; MEDEIROS, M. Crianças e adolescentes em processo de exclusão 
social. Estudos – Revista de Ciências Ambientais e Saúde, Goiânia, v. 34, n. ½, 
p. 119- 133, jan./fev. 2007. 
 
IPEA. Levantamento Nacional de Abrigos da Rede SAC. Relatório de Pesquisa 
número 1. Brasília, outubro de 2003. 
 
JESUS, N. F. O movimento nacional de meninos e meninas de rua (MNMMR). 
2022. Disponível em: http//www.neca.org.br. Acesso em: 9 jun. 2022. 
 



95 
 

KHULMANN JUNIOR, M. Infância e educação infantil – uma abordagem 
histórica. Porto Alegre: Mediação, 1998. 
 
KRAMER, S. A política do pré-escolar no Brasil: a arte do disfarce. 7. ed. São 
Paulo: Cortez, 2003. 
 
LINO, M. V. Proteção tem cor: problematizando o acolhimento institucional de 

crianças e adolescentes negros. Serviço Social em Debate, v. 5, n. 1, 2022. 

 

LOPES, J. M.; VASCONCELOS, T. Geografias da infância: territorialidades infantis. 
Currículos sem Fronteiras, v. 6, n. 1, p. 103-127, jan./jun. 2006. 
 
MARCILIO, M. L. A roda dos expostos e a criança abandonada na história do Brasil: 
1726-1950. In: FREITAS, M. C. (org.). História social da infância no Brasil. São 
Paulo: Cortez, 1997. p. 51-76. 
 
MARCILIO, M. L. História Social da Criança Abandonada. São Paulo: Hucitec, 
2006. 
 
MBEMBE, A. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política de 
morte. São Paulo: n-1 edições, 2018.  
 
MIRANDA, E. O. “O negro do Pomba quando sai da Rua Nova, ele traz na cinta 
uma cobra coral”: os desenhos dos corpos-territórios evidenciados pelo Afoxé 
Pomba de Malê. 2014. 180 f. Dissertação (Mestrado em Desenho, Cultura e 
Interatividade) – Universidade Estadual de Feira de Santana, Feira de Santana, 
2014.  
 
MIRANDA, E. O. Rachar e despencar o corpo-território. Revista Interinstitucional 
Artes de Educar, v. 7, n. 1, p. 467-487, 2021. 
 
MUNANGA, K. (org.). Superando o racismo na escola. Brasília, DF: MEC/Secadi, 
2005. 
 
NOGUERA, R. Necroinfância: por que as crianças negras são assassinadas? Portal 
Lunetas, 9 dez. 2020. 
 
NUNES, M. D. F. Cadê as crianças negras que estão aqui? O racismo (não) 
comeu. Latitude, v. 10, p. 383-424, 2016.  
 
ORIONTE, I.; SOUZA, S. M. G. O significado do abandono para crianças 
institucionalizadas. Psicologia em Revista, Belo Horizonte, v. 11, n. 17, p. 29-46, 
jun. 2005. 
 
PASSOS, J. C. A educação para as relações étnico-raciais como política pública na 
Educação Infantil. In: MOMM, C. M.; VAZ, A. F. Educação infantil e sociedade: 
questões contemporâneas. Nova Petrópolis: Nova Harmonia, 2012. 
 



96 
 

SILVA, E. R. A.; AQUINO, L. M. C. Os abrigos para crianças e adolescentes e o 

direito à convivência familiar. Políticas Sociais, Acompanhamento e Pesquisa, v. 

11, p. 186-193, ago. 2005. 

 

SPITZ, R. A. O primeiro ano de vida: um estudo psicanalítico do desenvolvimento 

normal e anômalo das relações objetais. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1983. 

 

TRINDADE, A. L. Valores civilizatórios afro-brasileiros na educação infantil. Revista 

Valores Afro-brasileiros na Educação, 2005. 

 

TRINDADE, A. L. Educação-Diversidade-Igualdade: num tempo de encantos pelas 

diferenças. Revista Fórum Identidades, v. 3, n. 3, p. 9-18, jan./jun. 2008. 

 

VEIGA, C. G. Infância subalterna: dimensões históricas das desigualdades nas 

condições de ser criança (Brasil, primeiras décadas republicanas). Perspectiva, v. 

37, n. 3, p. 767-790, 2019. 

 

 

 

 

 

  



97 
 

ANEXO 

 

 
 


